

# الجامع الفريد



مؤلفاته

محدث الدّعوة الإسلاميّة شيخ الإسلام  
الإمام محمد بن عبد الوهاب التميمي

٥١٢٠٦ ————— ٥١١١٥

اردو ترجمہ

عطاء اللہ ثاقب

من اصدارات

المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالربوة

Islamic Propagation Office in Rabwah

P.O.Box:29465 Riyadh 11457 Tel:4454900-4916065

FAX:4970126 E-Mail:rabwah@islamhouse.com

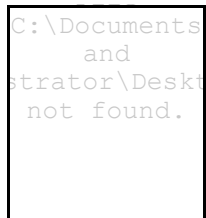
<http://www.islamhouse.com>

..... جملہ حقوق محفوظ ہیں .....

طبع اول: 2006/1427

اور حق حاصل ہے کہ اگر کوئی اس مضمون سے استفادہ چاہے تو بطور امت اصل مسودے میں بغیر تبدیلی و تغیر کے حاصل کر سکتا ہے (والله الموفق)  
اگر آپ کوئی سوال، تصحیح یا اپنے مفید مشوروں سے نوازنا چاہیں تو ہمارا ای-میل ایڈریس مندرجہ ذیل ہے:

[www.islamhouse.com](http://www.islamhouse.com)



## المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالربوة

تلفیون: 4916065 - 4454900  
ایڈریس: [www.islamhouse.com](http://www.islamhouse.com)

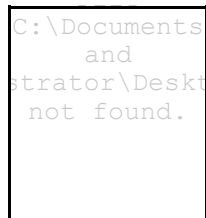
الطبعة الاولى : 2006/1427

جميع الحقوق المحفوظة لموقع

ويحق لمن يشاء اخذ ما ي يريد من هذه المادة بشرط الامانة في النقل  
وعدم تغيير في النص المنقول . والله الموفق

اذا كان لديك اي سؤال او اقتراح او تصحيح يرجى مراسلتنا من  
الموقع التالي :

[www.islamhouse.com](http://www.islamhouse.com)



**المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالبربة**

هاتف: 4916065 - 4454900

عنوان الموقع: [www.islamhouse.com](http://www.islamhouse.com)

# تفسیر کلمہ توحید

قالیہنے

مجدد الدّعوّة الّاسلامیہ نبغیہ الّاسلام  
 (اللّام) محمد بن عبد الرّوّاب (التبیی)

٥١٢٠٦ ————— ٥١١١٥

اردو ترجمہ

عطاء اللہ ثاقب



المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالربوة

Islamic Propagation Office in Rabvah

P.O.Box:29465 Riyadh 11457 Tel:4454900-4916065

FAX:4970126 E-Mail:rabwah@islamhouse.com

<http://www.islamhouse.com>

### بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

مجد الدّعوۃ الاسلامیہ شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب رحمۃ اللہ علیہ سے کسی شخص نے سوال کیا کہ کلمہ توحید لا اللہ الا اللہ کے مفہوم پر روشنی ڈالیے تاکہ اس کی حقیقت ہماری سمجھ میں آجائے۔ چنانچہ امام الدّعوۃ السلفیہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس پر سیر حاصل علمی مقالہ سپرد قلم فرمایا جس کا خلاصہ پیش خدمت ہے۔

ہر مسلمان کے علم میں یہ بات ہنی چاہئے کہ کلمہ توحید ہی کفر اور اسلام کے درمیان حد فاضل ہے۔ یہی کلمۃ التقوی او عروۃ الوثقی ہے اور اسی کلمہ توحید کے بارے میں ارشاد ہے:

﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةً باقِيَةً﴾ [آل عمران: ۲۸]

”اور یہی کلمہ اپنی اولاد میں پیچھے چھوڑ گئے تاکہ وہ (خدا کی طرف) رجوع کریں۔ کلمہ توحید کا صرف زبانی اقرار کوئی معنی نہیں رکھتا کیونکہ منافقین بھی اس کا زبانی اقرار کرتے، نمازیں پڑھتے اور صدقہ و خیرات کرتے تھے۔ بایں ہم وہ جہنم میں اسفل السافلین میں ہوں گے۔ کلمہ توحید کے اقرار کا اسی وقت فائدہ ہو گا جب کہ دل میں اس کی محبت و معرفت ہو۔ اور اہل ایمان سے بھی محبت و اخوت ہوا اور یہ محبت اس وقت تک مکمل نہ ہوگی جب تک کہ کلمہ توحید کے منافقین سے عداوت اور دشمنی نہ ہو۔

جیسا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”من قال لَا إِلَهَ إِلَّا اللّٰهُ خالصاً من قلبه“.

”جو شخص خلوص دل سے لَا إِلَهَ إِلَّا اللّٰهُ کا اقرار کرے۔“

ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں:

”من قال لَا إِلَهَ إِلَّا اللّٰهُ وَكَفَرَ بِمَا يَعْبُدُ مِنْ دُونِ اللّٰهِ“.

”جُوْخُنْسُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَمَا أَقْرَارَ كَرَے اور حنْ غِيْرُ اللَّهِ كَمَا عَبَادَتْ كَمَا جَاتَیْ ہے ان سب کا انکار کرے۔“

اس کے علاوہ بھی کتب صحاح میں احادیث نبوی موجود ہیں جو کلمہ توحید کے صرف زبانی اقرار کرنے والوں کی جہالت اور گمراہی پر دلالت کرتی ہے۔

اس بات کو خاص طور پر ذہن نشین کر لینا چاہئے کہ کلمہ توحید میں نقی اور اثبات دونوں ہیں اللہ تعالیٰ کے سوا تمام مخلوق حتیٰ کہ رسول اللہ ﷺ اور جبریلؑ کے علاوہ اولیاء اللہ اور صالحین امت سے الوہیت کی نقی ہے اور صرف اللہ تعالیٰ سے الوہیت کا ثبوت ہے۔

اس بات کو سمجھنے کے بعد اس الوہیت پر غور کرنا چاہئے جسے اللہ نے اپنے لیے خاص کیا ہے اور تمام مخلوق حتیٰ کہ رسول اللہ ﷺ اور جبریلؑ علیہ السلام سے بھی نقی ہے اور فرمایا کہ رائی برابر بھی ان میں صفت الوہیت نہیں۔ اور ویسا الوہیت ہے جس کو عوام الناس سر اور ولایت کے نام سے پکارتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اللہ کے معنی ہیں ایسا ولی جس میں کوئی بھید یا سر ہو و سرے لفظوں میں ایسے ولی کو فقیر اور شیخ کے نام سے بھی پکارتے ہیں۔ اور کچھ لوگ السيد بھی کہتے ہیں۔

[آج کل کی بولی میں ایسے شخص کے لئے ”شاہ صاحب“ کا لفظ عام بولا جاتا ہے]

اولیاء اللہ کے بارے میں یہ تصور پایا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بعض اولیاء کو ایک خاص مقام اس لئے عطا فرمایا ہے کہ لوگ ان کی طرف مائل ہوں ان سے اپنی امیدیں وابستہ کریں۔ ان سے پناہ طلب کریں اور ان کو میرے اور اپنے درمیان وسیلہ بنائیں۔

پس ہمارے اس دور کے مشرکین ان اولیاء کو اپنے اور اللہ کے درمیان وسیلہ اور مشرکین عرب ان کو والہ کہتے تھے اور واسطہ حقیقت میں الہ ہی کو کہتے ہیں۔ لہذا کسی شخص کا کلمہ توحید لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَمَا أَقْرَارَ کرنا وسیلہ کی تردید و نقی کرتا ہے۔

مندرجہ بانکتہ کوٹھیک ٹھیک سمجھنے کے لئے دو باتوں کا جاننا بہت ضروری ہے۔ آپ کو علم ہے کہ رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم جن کفار و مشرکین سے جنگ کرتے رہے اور جن کے قتل کرنے مال لوٹنے اور جن کے پچھوں کو غلام اور عورتوں کو لوٹدیاں بنانے کو جائز قرار دیا تھا وہ تو حیدر بوبیت کے قالئ تھے تو حیدر بوبیت یہ ہے کہ انسان یہ عقیدہ رکھے کہ پیدا کرنے والا رزق دینے والا زندہ کرنے والا موت دینے والا اور کائنات میں مدبر الامور صرف اللہ تعالیٰ ہے۔ اللہ کریم اس کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتا ہے:

﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْنٌ يَمْلِكُ السَّمَعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يَخْرُجُ الْحَيٌّ مِّنَ الْمَيِّتِ وَيَخْرُجُ الْمَيِّتُ مِنَ الْحَيٍّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأُمُّرَ فَيَقُولُونَ اللَّهُ ﴾ [یونس: ۳۱]

”ان سے پوچھو کہ تم کو آسمان اور زمین میں رزق کون دیتا ہے۔ یا (تمہارے) کانوں اور آنکھوں کا مالک کون ہے اور بے جان سے جاندار کون پیدا کرتا ہے اور جاندار سے بے جان کون پیدا کرتا ہے اور دنیا کے کاموں کا انتظام کون کرتا ہے۔ جسٹ دیں گے کہ اللہ ہی ہے۔“

مندرجہ بالا فرمان الہی پر غور فرمائیے! آیت کریمہ جن امور کا تذکرہ کیا گیا ہے کفار عرب ان سب کو مانتے اور اقرار کرتے تھے۔ نیزوہ صدقہ و خیرات بھی کرتے تھے، حج اور عمرہ بھی ادا کرتے اور اس کے علاوہ بھی وہ عبادات بجالاتے تھے اور اللہ تعالیٰ سے ڈراور خوف کی وجہ سے بعض محترمات سے بھی اجتناب کرتے تھے۔ بایں ہمہ اللہ تعالیٰ نے ان کو اسلام میں داخل نہیں کیا اور نہ ہی ان کی جانوں اور مال و متناع کو محفوظ قرار دیا۔ مندرجہ بالا اعمال حسنے کے باوجود اللہ تعالیٰ نے ان کو فرقہ ار دیا۔ ان کو قتل کرنا اور ان کا مال چھین لینا جائز کیوں رکھا؟ اس لیے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے لیے تو حیدر بوبیت کا اقرار نہیں کرتے تھے۔ تو حیدر بوبیت یہ ہے کہ انسان یہ عقیدہ رکھے کہ اللہ تعالیٰ کے سوانہ کسی کو پکارا جائے نہ کسی سے امیدیں وابستہ کی جائیں۔ اللہ کے سوا کسی سے فریاد نہ کی جائے۔ کوئی جانور غیر اللہ کے لیے ذبح نہ کیا جائے نہ کسی مقرب فرشتہ فرشتے کے لئے اور نہ ہی کسی نبی اور رسول کیلئے۔ پس جو شخص غیر اللہ سے فریاد کرتا ہے۔ یا غیر اللہ کے لیے جانور ذبح کرتا ہے یا غیر اللہ کے نام کی نذر و نیاز مانتا ہے اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔

قارئین کرام کو یہ نہ بھولنا چاہئے کہ وہ مشرکین عرب جن سے رسول اللہ ﷺ نے جنگ کی، وہ صالحین کو پکارا کرتے تھے۔ جیسے ملائکہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام، حضرت عزیز علیہ السلام اور دوسرے اولیاء کرام وغیرہ اور یہ بھی اقرار کرتے تھے کہ اللہ ہی خالق ہے، وہی رازق ہے اور وہی کائنات کا انتظام و انضام کرنے والا ہے۔ بایں ہم ان کو فرقہ ردا گیا۔

اگر کوئی مشرک یہ کہے کہ ہم جانتے اور مانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہی رازق، خالق اور مدبر الامور ہے۔ لیکن یہ صالحین جن کو ہم پکارتے ہیں اور جن کے نام کی ہم نذور و نیاز دیتے ہیں اور جن کی قبور پر جا کر ہم فریاد کرتے ہیں، ہم کو ان صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کے ہاں اپنا سفارشی سمجھتے ہیں اور بس۔ ورنہ ہمارا عقیہ یہ ہے کہ خالق و مالک اور کائنات کا ظلم و نق صرف اللہ تعالیٰ کے ہی تصرف اور قبضے میں ہے۔

ایسے شخص کو یہ جواب دو کہ ابو جہل اور اس کے ساتھیوں کا بھی یہ ہی عقیدہ تھا کیونکہ وہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام، حضرت عزیز علیہ السلام اور ملائکہ دوسرے اولیاء کرام کو پکارا کرتے تھے اور یہی کہتے تھے کہ یہ ستمان اللہ تعالیٰ کے ہاں ہمارے سفارشی ہیں اور اس قرآن کریم ان کے اس عقیدے کی یوں وضاحت کرتا ہے:

﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ الْأَكْفَافِ﴾

[الزمآن: ۳]

”جن لوگوں نے اس کے سوا اور دوست بنائے ہیں (وہ کہتے ہیں کہ) ہم ان کو اس لیے پوچھتے

ہیں کہ ہم کو خدا کا مقرب بنادیں“۔

ایک دوسرے مقام پر ارشادِ بانی ہے:

﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُوَ لَهُمْ

شُفَاعًا وَنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [یونس: ۱۸]

”یہ لوگ خدا کے سوا ابھی چیزوں کی پرستش کرتے ہیں جو نہ ان کا کچھ بگاڑھی سکتی ہیں اور نہ کچھ

بجلابھی کر سکتی ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ خدا کے پاس ہماری سفارش کرنے والے ہیں“۔

جب آپ نے اس بات کو اچھی طرح سمجھ لیا کہ کفار و مشرکین تو حیدر بو بیت کا اقرار کرتے تھے۔ یعنی خالق، رازق اور مدبر کائنات صرف اللہ تعالیٰ ہی کو سمجھنا۔ بایں ہمہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام ملائکہ اور اولیاء کرام کی تعریف میں رطب اللسان رہنے سے ان کا مقصد یہ ہوتا تھا کہ یہ حضرات اللہ تعالیٰ کے ہاں ہمارے سفارشی ہیں اور ہمیں اللہ تعالیٰ کے قریب تر کرنے والی یہی بزرگ ہستیاں ہیں اور خصوصاً نصاریٰ میں کچھ ایسے افراد بھی تھے جو رات دن حتیٰ کہ وہ لوگوں سے تھلگ ہو کر کنائس میں ڈہکی زندگی پسرو کرتے۔ ان اوصاف حمیدہ کے باوجود وہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے۔ کیونکہ وہ ان نفوس قدسیہ کو پکارتے ان کے نام نذر و نیاز دیتے اور ان کے نام پر جانور ذبح کرتے رہے۔

ان مشرکانہ عقائد کو سمجھنے کے بعد آپ پر اسلام کی حقیقت واضح ہو جائے گی جس کی طرف رسول مکرم ﷺ نے دنیا کو دعوت دی کہ:

”بدأ الاسلام غربياً وسيعود غربياً كما بدأ“.

اور یہ بات روزِ روشن کی طرح واضح ہو جائیگی کہ اکثر لوگوں کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔

پس اے میرے بھائیو! اللہ سے ڈر و اور حقیقی اسلام کو اول تا آخر سمجھو، اور اس کی اساس کلمہ توحید لا الہ الا اللہ کو مضمبوطی سے تحام اوس کے معنی و مفہوم کو سمجھو، کلمہ توحید اور اس کے حاملین سے محبت کرو۔ اور ان ہی کو اپنا بھائی بناؤ اگرچہ یہ لوگ یہ تم سے دور کسی دوسرے ملک میں ہی کیوں نہ ہوں اور ہر طاغوت سے انکار کر دو اور ہر طاغوتی طاقت اور اس کے حليفوں سے علیحدگی اختیار کرو اور ایسے لوگوں سے بھی تمہارا مقاطعہ ضروری ہے جو کسی بھی طاغوتی طاقت کی حمایت کرتے ہوں۔ اور یا کہتے ہوں کہ ان کے بارے میں ہم پر کوئی ذمہ داری نہیں ہے۔ ان کا یہ کہنا اللہ پر سراسر کذب و بہتان ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان کو مکلف ٹھہرایا ہے کہ وہ ہر طاغوت کا انکار کریں اور اس سے اپنی براءت کا اظہار کریں اگرچہ وہ ان کے سگے بھائیوں سے عرض کروں گا کہ کلمہ توحید کو مضمبوطی سے تحام لیں تاکہ جب اپنے رب کے حضور پیش ہوں تو مشرک نہ ہوں۔

﴿.....اللّٰهُمَّ تُوفِنَا مُسْلِمِينَ وَالْحَقِّنَا بِالصَّالِحِينَ .....﴾ (آمین)

ہم اپنی گفتگو کو ایسی آیت کریمہ پر ختم کرتے ہیں جس کو سمجھنے کے بعد معلوم ہو جائے گا کہ ہمارے دور کے مشرکین کا کفر ان مشرکین سب بڑا ہے۔ جن سے الخضرت ﷺ نے جنگ کی تھی۔  
ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَإِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَ إِلَّا إِيَاهُ فَلَمَّا نَجَّكُمْ إِلَى الْبَرِّ﴾

اعرَضْتُمْ وَكَانَ الْأَنْسَانُ كَفُورًا﴾ [بنی اسرائیل: ۱۶۷]

”اور جب تم کو دریا میں تکلیف پہنچتی ہے (یعنی ڈوبنے کا خوف ہوتا ہے) تو جن کو تم پکارا کرتے ہو سب اس (پروردگار) کے سوا گم ہو جاتے ہیں۔ پھر جب وہ تم کو (ڈوبنے سے) بچا کر خشکی کی طرف لے جاتا ہے تو تم منہ پھیر لیتے ہو۔ اور انسان ہے ہی نا شکرا۔“

اس آیت کریمہ کو غور سے پڑھو۔ اس میں اللہ تعالیٰ نے ان کفار کا ذکر کیا ہے۔ جن کو جب کوئی تکلیف پہنچتی تھی تو اپنے تمام بزرگوں اور مشائخ کو چھوڑ دیتے تھے اور کسی سے بھی استغاثہ فریاد نہیں کرتے تھے۔ بلکہ صرف اللہ وحده لا شریک له کو اپنی تمناؤں کا مرکز بنایتے تھے اور صرف اللہ ہی سے استغاثہ فریاد کرتے تھے۔ لیکن جب تکلیف دور ہو جاتی تو شرک میں مبتلا ہو جاتے تھے۔

دوسری طرف جب آپ موجودہ دور کے مشرکین کو دیکھو گے جن میں بعض بزمِ حرم خود وہ عالم و فاضل اور زہد و اجتہاد کے مدعی بھی ہوتے ہیں۔ جب ان کو کوئی مصیبت یا تکلیف آتی ہے تو عین حالت مصیبت میں بھی وہ غیر اللہ سے فریاد کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ جیسے کہ معروف کرنی شیخ عبدالقادر جیلانی، حضرت زید بن خطاب، حضرت زیبر رضی اللہ عنہما اور آنحضرت ﷺ فاللہ المستعان اور سب بڑا ظلم یہ ہے کہ بعض اوقات طواغیت کافر اور سرکش لوگوں سے بھی استغاثہ کرتے ہیں جیسے شمسان اور لیں (اشقر) اور یوسف وغیر۔

﴿.....وَاللهُ تَعَالَى أَعْلَمُ.....﴾

رساله

# نواقضُ الاسلام

قاليه

مجدِ الدّعوة الاسلامية نبغِ الاسلام  
 (اللام) محمد بن عبد الوهاب (التبسي)

٥١٢٠٦ ————— ٥١١١٥

اردو ترجمہ

عطاء اللہ ثاقب



المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالربوة

Islamic Propagation Office in Rabvah

P.O.Box:29465 Riyadh 11457 Tel:4454900-4916065

FAX:4970126 E-Mail:rabwah@islamhouse.com

<http://www.islamhouse.com>

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

اس بات کو اپھی طرح جان لیجئے کہ اب آدم پر سب سے پہلے جو چیز فرض کی گئی تھی کہ وہ طاغوت سے کفر کرے اور اللہ تعالیٰ پر ایمان لائے۔ اس کی دلیل یہ آیت مبارکہ ہے:

﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾

”اور ہم نے ہر جماعت میں پیغمبر بھیجا کہ خدا ہی کی عبادت کرو اور بتوں (کی پرستش) سے اجتناب کرو۔“

طاغوت سے کفر کی صورت یہ ہے کہ تم غیر اللہ کی عبادت کے باطل ہونے کا اعتقاد رکھو۔ اسے بعض اور عداوت رکھتے ہوئے اس کو چھوڑ دو۔ اور جو لوگ غیر اللہ کی عبادت کرتے ہیں ان کو فرم سمجھ کر ان سے دشمنی رکھو۔

اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے کے معنی یہ ہیں کہ تم یہ عقیدہ رکھو کہ اللہ تعالیٰ ہی مشکل کشا اور وہی معبود واحد ہے۔ اور یہ کہ عبادت کی تمام اقسام کو اسی کے لئے خالص سمجھو۔ اور اللہ تعالیٰ کے سوا تمام معبودان باطل سے نفی کر دو۔ نیزاں اخلاص سے محبت و اخوت کا رشتہ جوڑو۔ اور مشرکین سے بعض وعداوت رکھو۔ یہی وہ ملت ابراہیم علیہ السلام ہے جس نے اس سے اعراض کیا اس نے اپنے آج کو بے وقوف میں شمار کر لیا۔ اور یہ وہ اسوہ حسنہ ہے جس کی رب کریم ہمیں خبر دیتے ہوئے فرماتا ہے:

﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرُؤُا

مِنْكُمْ وِمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ كَفَرُنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ

وَالْبَغَضَاءُ أَبَدًا حَتَّىٰ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ﴾ [المحتagna: 4]

”تمہیں ابراہیم علیہ السلام اور ان کے رفقاء کی نیک چال چلنی (ضرور) ہے جب انہوں نے

اپنی قوم کے لوگوں سے کہا کہ ہم تم س اور ان (بتوں) سے جن کی تم خدا کے سوا عبادت کرتے ہو  
بے تعلق ہیں (اور) تمہارے (معبودوں کے بھی) قائل نہیں (ہو سکتے) اور جب تک تم خدا ہے  
واحد پر ایمان نہ لاؤ ہم میں تم میں ہمیشہ کھلمنہ کھلا عدالت اور دشمنی رہے گی۔“  
{۱}.....اللہ تعالیٰ کی عبادت میں شرک کرنا۔

ارشادِ خداوندی ہے:-

﴿أَنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ [النساء: ۱۱۶]

”خدا اس گناہ کو نہیں بخشنے گا کہ کسی کو اس کا شریک بنایا جائے اور اس کے سوا (اور گناہ) جس کو  
چاہے گا بخش دے گا۔“

﴿إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارِ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ﴾ [المائدۃ: ۷۲]

”جو شخص اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرے گا خدا س پر بہشت کو حرام کر دے گا اور اس کا ٹھکانہ  
دوزخ ہے اور ظالموں کا کوئی مددگار نہیں۔“

غیر اللہ کے لیے کسی جانور کو ذبح کرنا بھی شرک کی ذمیل میں آتا ہے۔ جیسے کوئی شخص کسی جن یا کسی صاحب  
قبر کے لئے کوئی جانور ذبح کرے۔

{۲}.....جو شخص اپنے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان کسی کو وسیلہ سمجھ کر پا کرے اس سے سفارش کا طلب گار ہوا اور  
اس پر کسی قسم کا توکل اور بھروسہ کرے۔ ایسے شخص کو اجتماعی طور پر کافر قرار دیا گیا ہے۔

{۳}.....جو شخص مشرکین کو کافرنہ سمجھے یا ان کے کفر میں شک کرے یا ان کے مذہب کو صحیح سمجھے ایسے شخص کو  
بھی کافر قرار دیا گیا ہے۔

{۴}.....جو شخص یہ عقیدہ رکھے کہ رسول اللہ ﷺ کے طریقے سے کوئی دوسرا طریقہ افضل ہے یا رسول

اللہ صدیق اللہ کے فیصلے سے کسی دوسرے شخص کا فیصلہ احسن ہے جیسے آنحضرت صدیق اللہ کے فیصلے پر کسی طاغوت کو افضل سمجھتا ہو تو ایسا شخص کافر ہے۔

{۵} ..... جو شخص یہ عقیدہ رکھے کہ رسول اللہ صدیق اللہ کے لائے ہوئے دین میں سے کسی ایک حکم سے بغرض وعادوت رکھے اگرچہ اس پر عمل بھی کرتا ہو۔ پھر بھی اسے کافر قرار دیا گیا ہے۔

{۶} ..... جو شخص شریعت محمد یہ میں سے کسی بھی ایک حکم یا اس کے ثواب و عقاب کا مذاق اڑائے۔ ایسے شخص کو کافر قرار دیا گیا ہے۔

جیسا کہ ارشادِ خداوندی ہے:-

﴿ قُلْ أَبِاللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولُهُ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِءُوْنَ ۝ لَا تَعْتَذِرُوْا قَدْ كَفَرُتُمْ بَعْدَ اِيمَانِكُمْ ﴾ [التوبۃ: ۶۵-۶۶]

”کہو! کیا تم خدا اور اس کی آیتوں اور اس کے رسول سے نہی کرتے تھے؟ بہانے مت بناؤ۔ تم ایمان لانے کے بعد کافر ہو چکے ہو۔“

{۷} ..... جادو و عطف بھی اس کے ذیل میں آتا ہے۔ لہذا جو شخص جادو کرے۔ یا جادو پر رضا مندی کا اظہار کرے ایسے شخص کو بھی کافر قرار دیا گیا ہے۔

جیسا کہ ارشادِ ربیٰ ہے:-

﴿ وَمَا يُعَلِّمَنَ مِنْ أَحَدٍ حَتَّىٰ يَقُولَ أَنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾ [آل بقرہ: ۲۰]

”اور وہ دونوں کسی کو کچھ نہیں سکھاتے تھے جب تک یہ نہ کہہ دیتے کہ ہم تو (ذریعہ) آزمائش ہیں۔ پس تم کفر میں نہ پڑو۔“

{۸} ..... مشرکین کی مدد کرنا۔ یا مسلمانوں کے خلاف ان سے تعاون کرنا۔

جیسا کہ حکمِ الہی ہے:-

﴿وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّلِيمِينَ﴾

[السائدۃ: ۵۱]

”اور جو شخص تم میں سے ان کو دوست بنائے گا وہ بھی انہیں میں سے ہو گا۔ بے شک خدا ظالم لوگوں کو ہدایت نہیں دیتا“۔

{۹}..... جو شخص یہ عقیدہ رکھے کہ بعض افراد کو شریعت محمد یہ پر عمل نہ کرنے کی اجازت ہے۔ جیسے حضرت موسیٰ

علیہ السلام کی شریعت سے حضرت خضر علیہ السلام کو اجازت تھی۔ تو ایسا شخص بھی کافر ہے:

{۱۰}..... دین الہی سے اعراض کرنا نہ تو اس کا علم کرنا اور نہ ہی اس پر عمل کرنا۔

ارشاد خداوندی ہے:

﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِّرَ بِآيَتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُمْتَقِمُونَ﴾

[السجدۃ: ۲۲]

”اور اس شخص سے بڑھ کر ظالم کون ہے جس کو اس کے پروڈگار کی آیتوں سے نصیحت کی جائے تو وہ ان سے منہ پھیر لے ہم گنہگاروں سے ضرور بدلہ لینے والے ہیں۔“  
مندرجہ بالا دس نو اقصیٰ الاسلام ہیں۔ البتہ (مکروہ) مجبور شخص مستثنی ہے۔ لہذا مندرجہ امور حد درجہ خطرناک ہیں اور یہی امور کثرت سے واقع بھی ہوتے ہیں۔ پس ہر مسلمان کو چاہئے کہ وہ اپنے آپ کو ان سے بچائے۔ اور ان میں گرفتار ہونے سے ڈرتا رہے۔ ہم اللہ تعالیٰ کے غضب اور درناک عذاب سے پناہ مانگتے ہیں۔

﴿..... وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٌ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ اجمعِينَ.....﴾

محتوى

# الطاغوت

ورؤس انواعه

تأليف

مسجد الدّعوة الإسلاميّة شيخ الإسلام

اللّام محمد بن عبد الوهاب الترمي

٥١٢٠٦ ————— ٥١١١٥

اردو ترجمہ

عطاء اللہ ثاقب



المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالربوة

Islamic Propagation Office in Rabvah

P.O.Box:29465 Riyadh 11457 Tel:4454900-4916065

FAX:4970126 E-Mail:rabwah@islamhouse.com

<http://www.islamhouse.com>

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

یاد رکھئے کہ لفظ طاغوت میں عمومیت میں پائی جاتی ہے۔ لہذا ہر وہ چیز جس کی اللہ تعالیٰ کے سوا عبادت کی جائے اور وہ اپنی عبادت پر راضی ہو۔ خواہ وہ معبد یا متبوع یا مطاع ہو وہ طاغوت ہے۔ ویسے تو دنیا میں طاغوت بے شمار ہیں لیکن ان میں سے بڑے بڑے پانچ یہ ہیں:

{۱}.....شیطان جو غیر اللہ کی طرف بلا تا ہے:

﴿إِلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَنَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ﴾  
”اے آدم کی اولاد! ہم نے تم سے کہہ نہیں دیا تھا کہ شیطان کونہ پوجنا وہ تمہارا کھلا دشمن ہے۔“

{۲}.....وہ جابر اور ظالم حکمران جو حکام الہی میں ردوبدل کا مرتكب ہو۔ جیسے

﴿إِلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمِنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَيْ الطَّاغُوتَ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَنُ أَن يُضْلِلَهُمْ ضَلَالًا لَا بَعِيدًا﴾ [النساء: ۶۰]

”کیا تم نے ان لوگوں کو نہیں دیکھا جو دعویٰ تو یہ کرتے ہیں کہ جو (کتاب) تم پر نازل ہوئی اور جو (کتابیں) تم سے پہلے نازل ہوئیں۔ ان سب پر ایمان رکھتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ اپنا مقدمہ ایک سرکش کے پاس لے جا کر فیصلہ کرائیں حالانکہ ان کو حکم دیا گیا تھا کہ اس سے اعتقاد نہ رکھیں۔ اور شیطان تو یہ چاہتا ہے کہ ان کو بہکار کرنے سے دور ڈال دے۔“

{۳}.....وہ حاکم وقت بھی طاغوت ہے جو کتاب و سنت کے موافق فیصلہ نہ کرے۔

جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أُنْزَلَ اللّٰهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ﴾ [آلہ المائدۃ: ۴]

”اور جو خدا کے نازل کردہ احکام کے مطابق حکم نہ دے تو ایسے ہی لوگ کافر ہیں۔“

{۵}.....اللہ تعالیٰ کے سوا جو بھی علم غیب کا دعویٰ کرے وہ بھی طاغوت ہے۔

جیسا کہ اللہ عزوجل نے ارشاد فرمایا:

﴿عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا ۝ أَلَا مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولِ فَإِنَّهُ

يَسْلَكُ مِنْ بَيْنِ يَدِيهِ وَمَنْ خَلَفَهُ رَصَدًا ۝ [الجن: ۲۶/۲۷]

”(وہی) غیب (کی بات) جانے والا ہے اور کسی پر اپنے غیب کو ظاہر نہیں کرتا۔ ہاں جس پیغمبر کو پسند فرمائے تو اس (کو غیب کی بتائیتا اور اس) کے آگے اور پیچھے نگہبان مقرر کر دیتا ہے۔“

﴿وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ

مِنْ وَرْقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٌ وَلَا يَابِسٌ إِلَّا فِي

كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴿[الانعام: ۵۹]

”اور اسی کے پاس غیب کی کنجیاں ہیں جن کو ان کے سوا کوئی نہیں جانتا۔ اور اسے جنگلوں اور دریاؤں کی سب چیزوں کا علم اور کوئی پتہ نہیں جھپڑتا مگر وہ اس کو جانتا ہے اور زمین کے اندر ہیروں میں کئی دانہ اور کوئی ہری یا سوکھی چیز نہیں مگر کتاب روشن میں (لکھی ہوئی) ہے۔“

{۵}.....اللہ تعالیٰ کے سوا جس کی عبادت کی جائے اور وہ اپنی عبادت پر خوش ہو وہ بھی طاغوت ہے۔

جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَنْ يَقُلُّ مِنْهُمْ أَنِّي إِلَهٌ مِّنْ دُوْنِهِ فَذَلِكَ نَجْزِيهُ جَهَنَّمُ كَذَالِكَ نَجْزِي

الظَّالِمِينَ ﴿[الأنبياء: ۲۹]

”اور جو شخص ان میں سے یہ کہے کہ خدا سوا میں معبد ہوں تو اسے دوزخ کی سزا دیں گے اور ظالموں کو ہم ایسی ہی سزا دیا کرتے ہیں۔“

اس بات کو اچھی طرح ذہن نشین کر لیجئے کہ انسان اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک کہ وہ ہر قسم کے طاغوت کا انکار نہ کر دے۔ مندرجہ ذیل آیت کریمہ اس پر دلالت کننا ہے:

﴿فَمَنْ يَكُفِرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُوْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوهَ الْوُثْقَى لَا﴾

انْفِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيْمٌ ﴿[البقرة: ٢٥٦]﴾

”تو جو شخص بتول سے اعتقاد نہ رکھے اور خدا پر ایمان لائے اس نے ایسی مضبوط رسمی ہاتھ میں کپڑلی ہے جو بھی ٹوٹنے والی نہیں اور خدا (سب کچھ) سنتا (اور سب کچھ) جانتا ہے۔“

رشد وہ ایت رحمت دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا دین حنیف اور گمراہی وغیری ابو جہل کے طریقے کا نام اور عروہ الونقی لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کی شہادت دینا ہے اور کلمہ شہادت نفی و اثبات کو متمضمن ہے۔  
بايس معني کہ عبادت کی تمام اقسام کی غیر اللہ سے نفی کرتا ہے۔ اور عبادت کی تمام اقسام کو اللہ وحده لا شریک لہ کے لیے ثابت کرتا ہے۔

﴿.....تَمَّت الرِّسَالَةُ.....﴾

اربع قواعد من

## قواعد الدين

قال الله

مجددة الدّعوة الإسلاميّة شيخ الإسلام

**(الإمام) محمد بن عبد الوهاب التسبي**

٥١٢٠٦ ————— ٥١١١٥

ترجمة و تفسيم

**مولانا محمود احمد غضنفر**

(مبعوث دار الافتاء السعودية)



**المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالرّبّوة**

**Islamic Propagation Office in Rabvah**

P.O.Box:29465 Riyadh 11457 Tel:4454900-4916065

FAX:4970126 E-Mail:rabwah@islamhouse.com

<http://www.islamhouse.com>

### بسم الله الرحمن الرحيم

میں عرشِ عظیم کے مالک اللہ کریم کی بارگاہ عالیہ میں آپ کے لئے دعا گوہوں کو وہ دنیا و آخرت میں آپ کا نگہبان ہو، ہمیشہ کیلئے آپ کو بارکت بنائے اور ان لوگوں کے زمرے میں شامل کر دے جنہیں جب کوئی نعمت حاصل ہوتی ہے تو شکر ادا کرتے ہیں اور جب مصائب میں مبتلا ہوتے ہیں تو صبر کا مظاہر کرتے ہیں اور جب کبھی گناہ کا ارتکاب کر بیٹھتے ہیں تو اللہ تعالیٰ سے معافی طلب کرتے ہیں۔ بلاشبہ یہ تینوں حالتیں سعادت کی علامت ہیں۔

اللہ تعالیٰ آپ کو اپنی اطاعت کی توفیق عطا فرمائے۔ یہ بات اچھی طرح ذہن نشین کر لیجئے کہ ملت ابراہیم علیہ السلام اس بات کا نا ہے کہ تم پورے اخلاص و محبت سے اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو۔ اس نے تمام لوگوں کو اسی کا حکم دیا ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ [الذاريات: ۵۶]

”اور میں نے جنوں اور انسانوں کو اسی لئے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔“

جب آپ کو معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ نے تمہیں خالصتاً اپنی عبادت کے لئے پیدا کیا ہے تو آپ کو یہ بھی معلوم ہونا چاہئے۔ جو عبادت توحید کے بغیر ہوگی وہ عبادت نہیں کہلاتے گی۔ جیسا کہ بغیر وضو کے نماز کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔

جس وقت عبادت میں شرک داخل ہو جائے تو عبادت فاسد ہو جاتی ہے۔ جیسا کہ وضو کی حالت میں ہوا

کے خارج ہونے وضو ٹوٹ جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللَّهِ شَاهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ﴾

﴿أُولَئِكَ حَبَطَتْ أَعْمَالُهُمْ وَفِي النَّارِ هُمْ خَالِدُونَ﴾ [التوبۃ: ۱۷]

”مشرکوں کو زیبان نہیں کہ اللہ کی مسجدوں کو آباد کریں جب کہ وہ اپنے آپ پر کفر کی گواہی دے رہے ہوں۔ ان لوگوں کے سب اعمال بیکار ہیں اور یہ دوزخ میں ہمیشہ رہیں گے۔“

آپ کو یہ تو معلوم ہو ہی گیا کہ شرک کی آمیزش عبادت کو فاسد کر دیتی ہے۔ شرک ایک ایسی لعنت ہے جس کے ارتکاب سے تمام اعمالِ صالح ضائع ہو جاتے ہیں۔ اور یہ مشرک کو ابدی جہنم کا مستحق بنادیتا ہے۔ اس لیے یہ ایک اہم ترین مسئلہ ہے جس کے متعلق تمام ترمومعلومات حاصل کرنا از حد ضروری ہیں تاکہ آپ اس کے جال سے نجسکیں۔ شرک سے متعلق اللہ تعالیٰ کا واضح ارشاد ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ [النساء: ۴۸]

”بلاشبہ اللہ اس گناہ کو نہیں بخشنے گا کہ کسی کو اس کا شریک بنایا جائے اس کے سوا اور گناہ جس کو چاہے معاف کر دے گا۔“

اور یہ مسئلہ دین کے ان چار بنیادی اصولوں کو سمجھ لینے سے ہن نشین ہو گا جن کا اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں تذکرہ فرمایا ہے:-

### پہلا اصول:-

اس بات کو اچھی طرح ذہن نشین کر لیں کہ وہ کفار جن کے خلاف رسول اللہ ﷺ نے جنگیں لڑی وہ اس بات کے اقراری تھے کہ اللہ تعالیٰ خالق، رازق، زندگی و موت دینے والا اور کائنات کے تمام تر معاملات کی تدبیر کرنے والا ہے۔ یہ سب کچھ تسلیم کرنے کے باوجود دائرہ اسلام میں داخل نہیں سمجھے گئے۔ بطور دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ملاحظہ فرمائیں:

﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْ مَنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارُ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمَنْ يَخْرُجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيَّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأُمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَتَّقُونَ﴾ [يونس: ۳۱]

”(ان سے) پوچھو کہ تمہیں آسمان و زمین میں رزق کون دیتا ہے یا (تمہارے) کانوں اور آنکھوں کا کون مالک ہے اور بے جان سے جاندار کو کون پیدا کرتا ہے اور جاندار سے بے جان کو کون پیدا کرتا ہے اور دنیا کے کاموں کا کون انتظام کرتا ہے۔ جھٹ کھڑہ دیں گے کہ اللہ! تو کہو پھر تم (خدا) سے ڈرتے کیوں نہیں“۔

### دوسرا اصول :-

مشرکین کا یہ کہنا کہ ہم صالحین کی قبروں کی طرف متوجہ ہو کر اس لیے انہیں پکارتے ہیں تاکہ وہ ہمیں اللہ کے قریب کر دیں۔ ہم ان کی سفارش اور قرب کے ذریعے ہر چیز اللہ تعالیٰ سے مانگتے ہیں اور ان سے کچھ نہیں چاہتے۔ ان کے اس عقیدے کی دلیل قرآن مجید کی اس آیت کریمہ میں پائی جاتی ہے۔

﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُوْنِهِ أَوْلَيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ رُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِيمَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ۝۰ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَادِبٌ كَفَّارٌ﴾ [آل عمران: ۲۳]

”اور جن لوگوں نے (اللہ) کے سوا اور دوست بنائے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ ہم ان کو اس لیے پوچھتے ہیں کہ ہم کو اللہ کا مقرب بنادیں تو جن باقتوں میں یہ اختلاف کرتے ہیں اللہ ان کا فصلہ کر دے گا۔ بے شک اللہ اس شخص کو ہدایت نہیں دیتا جو جھوٹا ناشکر گزار ہے۔“

شفاعت کی دلیل اللہ تعالیٰ کے درج ذیل ارشاد میں پائی جاتی ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْعَمُهُمْ وَيَقُولُونَ هُوَ لَأَءُ شَفَاعَاءُ نَا عِنْدِ اللَّهِ قُلْ أَتَنْبَقُوْنَ اللَّهَ بِمَا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ۝۰﴾ [يونس: ۱۸]

”اوہ یہ (لوگ) اللہ کے سوا ایسی چیزوں کی عبادت کرتے ہیں جو ان کا کچھ نہیں بگاڑ سکتی اور نہ ہی

انہیں کوئی فائدہ پہنچا سکتی ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ اللہ کے پاس ہماری سفارش کرنے والے ہیں کہہ دو کیا تم اللہ کو ایسی چیز بتاتے ہو جس کا وجود اسے نہ آسمانوں میں معلوم ہوتا ہے اور نہ زمین پر۔ وہ پاک ہے اور (اس کی شان) ان کے شرک کرنے سے بہت بلند ہے۔

### شفاعت کی دو قسمیں ہیں:

(۱) متفقی شفاعت      (۲) ثابت شفاعت

متفقی شفاعت اسے کہتے ہیں جو غیر اللہ سے کی جائے اور وہ اس پر قادر نہ ہو۔  
اطور دلیل یہ آیت ملاحظہ فرمائیں:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لَّا يَبْعُدُ فِيهِ وَلَا حَلَةٌ وَلَا شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [آل عمران: ۶۰]

”اے ایمان والوں جو (مال) ہم نے تمہیں دیا ہے اس میں سے اس دن کے آنے سے پہلے پہلے خرچ کر لو جس میں نہ اعمال کا سودا ہوگا اور نہ دوستی اور سفارش ہو سکے گی اور کفر کرنے والے لوگ ظالم ہیں۔“

قیامت کے روز شفاعت کرنے والے کی عزت و تکریم سفارش کی بنیاد پر ہوگی۔ اور سفارش کی اجازت بھی اسی کے حق میں ملے گی جس کا کوئی قول یا عمل اللہ تعالیٰ کو پسند آگیا ہو۔ اللہ تعالیٰ کی اجازت کے بغیر وہاں کوئی کسی کے لیے سفارش نہیں کر سکے گا۔

جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿مَنْ ذَلَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا يَأْذِنُهُ﴾ [آل عمران: ۶۱]

”کون ہے جو اس کی اجازت کے بغیر (کسی کی) سفارش کرے گا۔“

### تیسرا اصول:-

نبی اکرم ﷺ کا ظہور ان لوگوں میں جو کائنات کی متعدد اشیاء کے پچاری تھے۔ ان میں ایسے بھی تھے جو چاند اور سورج کی پوجا کرتے تھے اور ایسے بھی تھے جو صالحین کی بندگی کرتے اور ایسے بھی تھے جو انیاء کرام، ملائکہ قربین اور حجرو شجر کے پچاری تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے بلا تفریق تمام کے خلاف جہاد کیا۔ اپنے دلیل یہ آیت مبارکہ ملاحظہ فرمائیں:

﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونُنَّ فِتْنَةً وَيَكُونُ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ﴾ [البقرة: ۱۹۳]

”اور ان سے اس وقت تک لڑتے رہنا کہ فساد نا بود ہو جائے اور (ملک میں) اللہ ہی کا دین ہو جائے۔“

### عبادتِ شمس و قمر کی دلیل:-

اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے:

﴿وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا تَسْجُدُ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ

وَاسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقُوكُمْ إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانًا تَعْبُدُونَ﴾ [ح� السجدۃ: ۳۷]

”رات اور دن، سورج اور چاند اس کی نشانیوں میں سے ہیں۔ تم لوگ نہ تو سورج کو سجدہ کرو اور نہ چاند کو بلکہ اللہ ہی کو سجدہ کرو جس نے ان چیزوں کو پیدا کیا ہے اگر تم خاص اسی کی عبادت کرنا چاہتے ہو۔“

### عبادتِ صالحین کی دلیل:-

اللہ تعالیٰ کا ارشاد پاک ہے:

﴿قُلِ ادْعُوا لَذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الصُّرُّ عنْكُمْ وَلَا

تَحْوِيلًا ۝ أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَنْتَغِيْرُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ الْوَسِيْلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ

وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا ۝

[بنی اسرائیل: ۵۷]

”کہہ دو (مشکو) جن لوگوں کی نسبت تمہیں (معبدو) ہونے کا گمان ہے ان کو بلا دیکھو وہ تم سے تکلیف کے دور کرنے یا اس کے بدل دینے کا کچھ اختیار نہیں رکھتے۔ یہ لوگ جن کو (اللہ کے سوا) پکارتے ہیں وہ خود اپنے پروردگار کے ہاں ذریعہ تقرب تلاش کرتے رہتے ہیں کہ کون ان میں اللہ کا زیادہ مقرب ہے اور اس کی رحمت کے امیدوار رہتے اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہیں۔ بیشک تمہارے پروردگار کا عذاب ڈرنے کی چیز ہے۔“

### عبادتِ ملائکہ کی دلیل:-

اللہ تعالیٰ کا فرمان عالیشان ہے:

﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَائِكَةَ أَهُؤُلَاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ۝  
قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيَّنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ  
مُؤْمِنُونَ ۝ فَالْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ نَفْعًا وَلَا ضَرًا وَنَفْوُلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا  
ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تُكَذِّبُونَ ۝﴾ [سورة سباء: ۴۲]

”جس دن وہ ان سب کو جمع کرے گا پھر فرشتوں سے فرمائے گا کیا یہ لوگ تم کو پوجا کرتے تھے۔ وہ کہیں گے تو پاک ہے تو ہی ہمارا دوست ہے بلکہ یہ جنات کو پوجا کرتے تھے اور اکثر انہیں کو مانتے تھے۔ تو آج تم میں سے کوئی کسی کو نفع و نقصان پہنچانے کا اختیار نہیں رکھتا۔ اور ہم ظالموں سے کہیں گے کہ دوزخ کے عذاب کا مزہ چکھو جس کو تم جھوٹ سمجھتے تھے۔“

### عبادتِ انبیاء کی دلیل:-

اللہ تبارک و تعالیٰ کا ارشاد پاک ہے:

﴿وَإِذَا قَالَ اللَّهُ يَاعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ انْتَ قَلْبُ الْنَّاسِ اتَّخَذْنَاهُ وَأَمِّي الْهَمَّينِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سَبَحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّهِ أَنْ كُنْتَ قَلْبَنِي فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلِمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغَيْبِ ۝ مَا قَلَّتْ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَنِي بِهِ أَنْ عَبْدُ اللَّهِ رَبِّي وَرَبُّكُمْ وَكُنْتَ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دَمْتَ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ۝ أَنْ تَعْذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّهُمْ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ۝﴾ [السائدة: ۱۱۸]

”اور (اس وقت کو بھی یاد رکھو) جب اللہ فرمائے گا کہ اے عیسیٰ ابن مریم کیا تم نے لوگوں سے کہا تھا کہ اللہ کے سو ا مجھے اور میری والدہ کو معبود بناؤ وہ کہیں گے کہ تو پاک ہے میرے لئے کیسے لا اُق تھا کہ میں ایسی بات کہتا جس کا مجھے کچھ حق نہیں۔ اگر میں نے ایسا کیا ہو گا تو تجھے معلوم ہو گا کیونکہ جو بات میرے دل میں ہے اسے تو جانتا ہے اور جو تیرے دل میں ہے میں اسے نہیں جانتا۔ پیشک تو علام الغیوب ہے میں نے ان سے کچھ نہیں کہا بجز اس کے جس کا تو نے مجھے حکم دیا ہے۔ وہ یہ کہ تم اللہ کی عبادت کرو جو میرا اور تمہار پروردگار ہے اور جب تک میں ان میں رہا ان کی خبر رکھتا رہا اور جب تو نے مجھے دینا سے اٹھا لیا تو تو ان کا نگران تھا اور تو ہر چیز سے باخبر ہے۔ اگر تو انہیں عذاب دے تو یہ تیرے بندے ہیں اور اگر بخش دے تو پیشک تو غالب حکمت والا ہے۔“

### عبدات شجر و حجر کی دلیل:-

ابو القاسم رضی اللہ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں:

”هم رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ غزوہ حنین کے لئے نکلے۔ صورت حال یہ تھی کہ ہم ابھی تازہ

ترین مسلمان ہوئے تھے۔ ہم نے دیکھا کہ مشرکین ایک بیری کے درخت کو متبرک سمجھتے ہیں اور وہاں اعتکاف بیٹھتے ہیں۔ کامیابی حاصل کرنے کی غرض سے اپنا اسلحہ اس کے ساتھ لے کرتے ہیں اور اسے ذاتِ انواع کے نام سے پکارا جاتا ہے۔ ہم نے آنحضرت ﷺ سے عرض کیا ہمارے لیے بھی اس ذاتِ انواع جیسا کوئی مقام مقرر فرمادیجھے۔ رسول اللہ ﷺ نے یہ سن کر تعجب سے ارشاد فرمایا: اللہ اکبر! پہلی قوموں کی ایسی ہی عادات رہی ہیں۔ بخدا! تم نے تو ویسا ہی مطالبہ کیا جس طرح بنی اسرائیل نے موسیٰ علیہ السلام سے مطالبہ کیا تھا۔

جس کا قرآن مجید نے یوں تذکرہ فرمایا ہے:

﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ أَلَهٌ فَقَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ۝ أَنَّ هُوَ لَا إِلَهَ إِلَّا مُتَبَّرٌ مَا هُمْ فِيهِ وَبِأَطْلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۝ قَالَ أَغَيْرُ اللَّهِ أَبْغِيُّكُمُ الْهُنَّا وَهُوَ فَضَلَّكُمْ عَلَى الْعَلَمِينَ ۝﴾ [الاعراف: ۱۳۹]

”(بنی اسرائیل) کہنے لگے اے موسیٰ! جیسے ان لوگوں کے معبدوں ہیں ہمارے لیے بھی ایک معبد بنادو۔ موسیٰ نے کہا تم بڑے ہی جاہل لوگ ہو۔ یہ لوگ جس (شغل) میں پھنسے ہوئے ہیں وہ بر باد ہونے والا ہے اور جو کام یہ کرتے ہیں بیہودہ ہیں اور یہ بھی کہا بھلا میں اللہ کے سواتھ مبارے لیے کوئی اور معبد تلاش کروں۔ حالانکہ اس نے تمہیں تمام اہل عالم پر فضیلت بخشی ہے۔“

### چوتھا اصول:-

ہمارے دور کے مشرک قرونِ اولیٰ کے مشرکین سے بھی دو قدم آگے ہیں۔ قرونِ اولیٰ کے مشرک مصائب کے وقت اللہ ہی کو پکارتے اور زمانہ خوشحالی میں شرک کا ارتکاب کیا کرتے تھے۔ لیکن ہمارے دور کے مشرک خوشحالی کے ایام ہوں یا تنگدستی کے۔ ہر دو صورت میں شرک کا ارتکاب کرتے ہیں اور دائیٰ طور پر شرک میں بیتلار ہتھے ہیں۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد پاک سے واضح ہوتا ہے:

﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَاهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا

هُمْ يُشْرِكُونَ ۝ لِيَكُفُرُوا مَا أَتَيْنَاهُمْ وَلِيَتَمَتَّعُوا فَسَوْفَ يَعْمَلُونَ ۝﴾ [العنکبوت: ۶۶]

”پھر جب یہ کشتی میں سوار ہوتے ہیں تو اللہ کو پکارتے ہیں اور خالص اس کی عبادت کرتے ہیں۔

لیکن جب وہ ان کو نجات دے کر خشکی پر پہنچا دیتا ہے تو فوراً شرک کرنے لگتے ہیں۔ تاکہ جو ہم

نے انہیں بخشنا ہے اس کی ناشکری کریں اور فائدہ اٹھائیں میں عنقریب ان کو معلوم ہو جائے گا۔“

.....والحمد لله رب العالمين وصلی الله علی محمد وعلی آلہ

وصحبہ اجمعیین.....

رساله

# احكام الصلوة

قال فيه

محدث الدعوة الاسلامية شيخ الاسلام  
**(اللام) محمد بن عبد الوهاب الترمذى**

٥١٢٠٦ ————— ٥١١١٥

اردو ترجمہ

عطاء اللہ ثاقب



المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالربوة

Islamic Propagation Office in Rabvah

P.O.Box:29465 Riyadh 11457 Tel:4454900-4916065

FAX:4970126 E-Mail:rabwah@islamhouse.com

<http://www.islamhouse.com>

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### باب شروط الصّلواة

نماز کی (۹) شرطیں ہیں:

|                              |     |
|------------------------------|-----|
| مسلمان ہونا                  | {۱} |
| عقل مند ہونا                 | {۲} |
| صحیح اور غلط میں امتیاز کرنا | {۳} |
| پاک و صاف ہونا               | {۴} |
| ستر کوڈھان پنا               | {۵} |
| نماز کے وقت کا علم ہونا      | {۶} |
| قبل درخ ہونا                 | {۷} |
| نیت کرنا                     | {۸} |

### باب اركان الصّلواة:-

نماز کے (۱۲) اركان ہیں:

|                    |     |
|--------------------|-----|
| قیام پر قدرت رکھنا | {۱} |
| تکبیر تحریمہ کہنا  | {۲} |

|                                        |      |
|----------------------------------------|------|
| رسالہ فاتحہ پڑھنا                      | {۳}  |
| رکوع کرنا                              | {۴}  |
| رکوع سے اٹھنا                          | {۵}  |
| رکوع سے اٹھ کر اعضاء کو اعتدال پر لانا | {۶}  |
| سجدہ کرنا                              | {۷}  |
| سجدہ سے اٹھنا                          | {۸}  |
| دونوں سجدوں کے درمیان بیٹھنا           | {۹}  |
| مندرجہ بالا تمام حالتوں میں اطمینان    | {۱۰} |
| ترتیب کو جو نظر رکھنا                  | {۱۱} |
| آخری تشهد                              | {۱۲} |
| تشہد میں بیٹھنا                        | {۱۳} |
| پہلا سلام پھیرنا                       | {۱۴} |

### باب مبطلات الصّلواۃ:-

نمازوں پر ایسے کام ہیں:

|                      |     |
|----------------------|-----|
| جان بوجھ کر بات کرنا | {۱} |
| ہنسنا                | {۲} |

|                            |     |
|----------------------------|-----|
| کھانا                      | {۳} |
| بینا                       | {۴} |
| ستر کو ننگا کرنا           | {۵} |
| قبلہ سے منہ پھیرنا         | {۶} |
| بہت سی بے ہودہ حرکتیں کرنا | {۷} |
| نجاست کا خارج ہونا         | {۸} |

باب واجبات الصلوٰۃ:-

|                                                                                                                                                                           |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| نماز (۸) کام واجب ہیں۔                                                                                                                                                    |     |
| تکبیر تحریمہ کے علاوہ تمام تکبیرات کہنا                                                                                                                                   | {۱} |
| امام اور مقتدی کا سمع اللہ لمن حمدہ کہنا                                                                                                                                  | {۲} |
| ربنا ولک الحمد کہنا                                                                                                                                                       | {۳} |
| رکوع میں تسبیحات کہنا                                                                                                                                                     | {۴} |
| سجدہ میں تسبیحات کہنا                                                                                                                                                     | {۵} |
| دونوں سجدوں کے درمیان رب اغفرلی کہنا۔ شیعی ایک بار کہنا واجب ہے۔                                                                                                          | {۶} |
| پہلا تشهد۔ کیونکہ رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم ہر نماز میں ساری زندگی پہلے تشهد میں بیٹھتے رہے۔ اور اس کا حکم بھی فرمایا۔ نیز ایک بار بھول گئے تو یاد آنے پر سجدہ ہو کیا۔ | {۷} |
| پہلے تشهد میں بیٹھنا                                                                                                                                                      | {۸} |

### باب فرائض الوضوء

وضوئیں (۲) کا مفہوم ہیں:

- چہرے کو دھونا {۱}
- دونوں ہاتھوں کو کہنیوں تک دھونا {۲}
- پورے سر کا مسح کرنا {۳}
- دونوں پاؤں کا لٹخنوں تک دھونا {۴}
- ترتیب کو ٹھوڑا خاطر رکھنا {۵}
- یکے بعد دیگرے اعضا کو دھونا {۶}

### باب شروط الوضوء:-

وضوئیں (۵) شرطیں ہیں:

- پانی کا پاک ہونا {۱}
- انسان کا مسلمان اور با تحریر ہونا {۲}
- کسی مانع و ضوکانہ ہونا {۳}
- چھڑے تک پانی پہنچنا {۴}
- وقت کا صحیح تعین ہونا {۵}

باب نو قض الوضوء:-

وضو(۸) چیزوں سے ٹوٹ جاتا ہے:

سمیلین سے کسی چیز کا خارج ہونا {۸}

بدن سے کسی چیز کا حد سے زیادہ لکنا {۸}

نیدیا کسی بھی وجہ سے عقل کا زائل ہونا {۸}

شہوت سے عورت کو چھونا {۸}

دبر یا عضو خاص کو ہاتھ لگانا {۸}

میت کو نسل دینا {۸}

اونٹ کا گوشت کھانا {۸}

مرتد ہو جانا {۸}

﴿اعاذنا اللہ منها﴾

﴿واللہ اعلم﴾

﴿تمت الرسالۃ﴾

# العقيدة الطحاوية

قال لهم

صحبة الاسلام

لابو جعفر الوراق الطحاوي

ترجمة و تفہیم

مولانا محمود احمد غضنفر

(مبعوث دارالافتاء السعودية)



## المكتب التعاوني للدعاة وتوعية الجاليات بالربوة

Islamic Propagation Office in Rabvah

P.O.Box:29465 Riyadh 11457 Tel:4454900-4916065

FAX:4970126 E-Mail:rabwah@islamhouse.com

<http://www.islamhouse.com>

سلسلہ نسب:-

ابو جعفر احمد بن محمد بن سلامہ بن سلمہ بن عبد الملک بن سلمہ

بن سلیم بن سلیمان بن جواب الزدی الطحاوی رحمة الله علیہ .

صحراء مصر کی ایک بستی کی طرف سی منسوب ہونے پر طحاوی کے نام سے مشہور ہوئے۔

پیدائش:-

علامہ طحاوی ۲۳۹ھ میں پیدا ہوئے۔

تعلیم و تربیت:-

سن بلوغت کو پہنچنے تو تحصیل علم کیلئے مصر منتقل ہو گئے۔ ابتداء میں اپنے خالو اسماعیل بن یحییٰ المازینی سے علم حاصل کیا۔ جیسے ہی علم میں وسعت پیدا ہوتی گئی ویسے ہی مسائل فقہیہ میں انہاک بڑھتا گیا۔ علامہ موصوف نے تین صد شیوخ سے کسب فیض اور تربیت حاصل کی۔

مصر میں آنے والے ہر عالم کی خدمت میں حاضر ہوئے تاکہ ان سے تبادلہ خیال کریں۔ اس طرح آپ متنوع قسم کے علوم سے مستفیض ہوئے۔ اور علمی میدان میں اپنا لوہا منوایا۔ بہت بڑے امام، محدث، فقیہ اور محافظ دین کھلائے۔

علامہ ابن یوس رحمہ اللہ آپ کے متعلق لکھتے ہیں:

امام طحاوی رحمۃ اللہ علیہ شفیق، جید عالم، فقیہ اور ایسے دانشمند تھے کہ ان کی مثال نہیں ملتی۔

علامہ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ تاریخ کبیر میں لکھتے ہیں:

”امام طحاویؒ بہت بڑے فقیہ، محدث، حافظ، معروف شخصیت، شفیق، جید عالم اور زیرِ کائنات تھے۔“

علامہ حافظ ابن کثیر البدایہ والنہایہ میں رقم طراز ہیں:

”علامہ طحاویٰ جید عالم اور بلند پایہ محدث تھے۔“

### امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ سے تعلق خاطر:-

علامہ طحاویٰ امام ابوحنیفہ کے طرزِ استدلال سے بہت زیادہ متاثر تھے۔ اس لئے عمر بھر حنفی مسلک کی نشر و اشاعت کرتے رہے۔ اسی بنابر آپ کو حنفی مسلک کا بہت بڑا وکیل سمجھا جاتا تھا۔

### تصانیف:-

#### {۱} العقيدة الطحاوية:

بظاہر یہ چھوٹی سی کتاب ہے لیکن فائدہ کے اعتبار سے عظیم تر کتاب متصور ہوتی ہے۔ اس چھوٹی سی کتاب کے باارے میں علماء کا تبصرہ یہ ہے کہ:

”علامہ طحاویٰ رحمۃ اللہ علیہ نے ”عقيدة الطحاوية“ میں ہر وہ چیز جمع کر دی ہے جس کی ہر مسلمان کو ضرور تھی۔“

|      |                   |      |                   |
|------|-------------------|------|-------------------|
| {۳}  | مشکل الآثار       | {۲}  | معانی الآثار      |
| {۵}  | الختصر            | {۴}  | أحكام القرآن      |
| {۷}  | شرح الجامع الكبير | {۶}  | الشروط            |
| {۹}  | النواذر الفقهية   | {۸}  | شرح الجامع الصغير |
| {۱۱} | الردعلى ابی عبید  | {۱۰} | الردعلى ابی عبید  |

### وفات:-

ذی القعدۃ ۳۲۱ ہر روز جمعرات کو وفات پائی۔ اور قرافہ نامی بستی میں دفن کئے گئے۔

﴿.....رحمہ اللہ رحمة واسعة .....﴾

بسم الله الرحمن الرحيم

توحید باری تعالیٰ

توفیق ایزدی کے ساتھ توحید باری تعالیٰ متعلق ہم اس اعتقاد کا اعلان کرتے ہیں :

{۱} ﴿

بلاشبہ اللہ ایک ہے اس کا کوئی شریک نہیں۔

{۲} ﴿

کائنات کی کوئی بھی چیز اس کی مثل نہیں کر سکتی۔

{۳} ﴿

اس کے سوا کوئی معبود نہیں۔

{۴} ﴿

اور نہ ہی اسے کوئی عاجز کر سکتی ہے۔

{۵} ﴿

اس کے سوا کوئی معبود نہیں۔

{۶} ﴿

وہ قدیم ہے جس کوئی ابتدائیں اور وہ دائم ہے جس کی کوئی انتہائیں۔

{۷} ﴿

وہ ذات نہ فنا ہو گی اور نہ ہی ختم ہونے والی ہے۔

﴿.....{٨}﴾

اس جہاں میں وہی کچھ ہوتا ہے جو خدا تعالیٰ چاہتا ہے۔

﴿.....{٩}﴾

انسانی خیالات اس کی حقیقت تک نہیں پہنچ سکتے۔ اور نہ عقل اس کا ادراک کر سکتی ہے۔

﴿.....{١٠}﴾

خلوق کے ساتھ اس کی تشبیہ نہیں دی جاسکتی۔

﴿.....{١١}﴾

وہ زندہ ہے اسے موت نہیں آئے گی وہ محافظہ ہے اسے نیند نہیں آتی۔

وہ سب کائنات کا خالق ہے حالانکہ اس کو کوئی حاجت نہیں اور وہ سب کا رازق ہے بغیر کسی تکلیف کرے۔

﴿.....{١٢}﴾

وہ سب کو موت کی نیند سلا دینے والا ہے بغیر کسی ڈر کے اور سب کو دوبارہ زندہ کرنے والا ہے بغیر کسی مشقت کے۔

﴿.....{١٣}﴾

وہ ہمیشہ سے اپنی تمام تر صفات کے ساتھ قدیم ہے۔ خلوق کو پیدا کرنے سے پہلے جن اوصاف سے متصف تھا۔ خلوق کو پیدا کرنے کے بعد اس کے کسی وصف میں اضافہ نہیں ہوا وہ اپنی جملہ صفات کے ساتھ ہمیشہ سے ہے اور ہمیشور ہے گا۔

﴿.....{١٤}﴾

خدا تعالیٰ نے خلوق کو پیدا کرنے کے بعد اپنے لئے خالق کا نام وضع نہیں کیا۔ اور نہ

ہی (بریت) کو معرض وجود میں لا کر ”باری“ کا نام اختیار کیا۔

﴿.....{۱۵}﴾

خداوند والجلال کسی پلنے والے کے بغیر بھی ربویت کے مقام پر فائز ہے اور وہ کسی چیز کو پیدا کرنے کے بغیر بھی خالق ہے۔

﴿.....{۱۶}﴾

جیسا کہ وہ مردوں کو زندہ کرنے کے بعد مجھی (زندہ کرنے والا) کہلاتا ہے بعینہ وہ زندہ کرنے سے پہلے بھی اس نام کا مستحق ہے۔ اسی طرح وہ ذات مخلوق کو پیدا کرنے سے پہلے ہی خالق کے نام کا استحقاق رکھتی ہے۔

﴿.....{۱۷}﴾

وہ ہر چیز پر قادر ہے اور ہر چیز اس کی محتاج ہے۔ ہر کام اس کے لئے آسان ہے۔ وہ کسی کا محتاج نہیں۔ اس کی کوئی مثال نہیں وہ سننے اور دیکھنے والا ہے۔

﴿.....{۱۸}﴾

خداوند والجلال نے مخلوق کو اپنے علم سے پیدا کیا۔

﴿.....{۱۹}﴾

خداوند والجلال نے مخلوق کی تقدیریں بنائیں۔

﴿.....{۲۰}﴾

اس نے مخلوق میں سے ہر ایک کا آخری وقت معین کیا۔

﴿.....{۲۱}﴾

خُلوق کو پیدا کرنے سے پہلے اس پر کوئی چیز مخفی نہیں تھی۔ اور وہ لوگوں کو پیدا کرنے سے پہلے جانتا تھا کہ وہ اپنی زندگی میں کیا کچھ کرنے والے ہیں۔

﴿.....{۲۲}﴾

اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو اپنی اطاعت کا حکم دیا اور انہیں اپنی نافرمانی سے روکا۔

﴿.....{۲۳}﴾

کائنات کی ہر چیز اس کے ارادے کے مطابق چلتی ہے۔ اس جہاں میں اسی کی مشیت نافذ اعمال ہے۔ جو اللہ تعالیٰ چاہتا ہے وہی ہوتا ہے اور جو نہیں چاہتا وہ نہیں ہوتا۔

﴿.....{۲۴}﴾

اللہ تعالیٰ جسے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے وہ اپنے فضل و کرم سے ہر ایک کی حفاظت فرماتا ہے اور وہ عدل و انصاف کی بنیاد پر جسے چاہتا ہے گمراہ رسو اور آزمائش میں بنتا کر دیتا ہے۔

﴿.....{۲۵}﴾

تمام دنیا اللہ تعالیٰ کی حکومت میں اس کے فضل و کرم اور عدل و انصاف کے مابین زندگی کے مختلف مسائل سے دوچار ہے۔

﴿.....{۲۶}﴾

وہ ذات، ہمسروں اور شرکاء سے بلند تر ہے۔

﴿.....{۲۷}﴾

اللہ تعالیٰ کی قضاء و قدر کو کوئی ٹال نہیں سکتا اس کے حکم کا کوئی تعاقب نہیں کر سکتا اور

اس کے فیصلوں پر کوئی غالب نہیں۔

﴿.....{۲۸}﴾

هم کلیٰ (مکمل) اس پر ایمان رکھتے ہیں اور ہمارا یقین کامل ہے کہ ہر چیز اسی کی طرف سے ہوتی ہے۔

حضرت محمد ﷺ:-

﴿.....{۲۹}﴾

بلاشبہ حضرت محمد ﷺ کے برگزیدہ بندے اور اس کے منتخب نبی اور پسندیدہ رسول ہیں۔

﴿.....{۳۰}﴾

آپ ﷺ خاتم الانبیاء امام الاتقیاء سید المرسلین اور پروردگار عالم کے محبوب ہیں۔

﴿.....{۳۱}﴾

آپ ﷺ کے بعد نبوت کا ہر دعویٰ گمراہی اور جہالت ہے۔

﴿.....{۳۲}﴾

آپ ﷺ جن و انس اور پوری کائنات کی طرف حق و صداقت، رشد و ہدایت اور نورِ رضیاء کے ساتھ مبعوث فرمائے گئے۔

قرآن مجید:-

﴿.....{۳۳}﴾

بلاشبہ قرآن مجید کا کلام ہے۔ اس کتاب سے بغیر کسی کیفیت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی

بات کا اظہار ہوتا ہے۔ اس کتاب کو اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول علیہ السلام پر وحی کی صورت میں نازل فرمایا۔ مومنین نے حق سمجھتے ہوئے اس کی تصدیق کی اور وہ اس بات پر یقین لے آئے کہ یہ حقیقتاً اللہ تعالیٰ کا کلام ہے۔ یہ انسانوں کے کلام کی طرح مخلوق نہیں ہے۔ جس نے اس سنا اور دل میں اس بات کا یقین لے آیا کہ یہ کسی انسان کا کلام ہے۔ تو اس نے کفر کا ارتکاب کیا۔ اللہ تعالیٰ نے ایسے انسان کی مذمت کی ہے اور اسے جہنم کے عذاب سے ڈرایا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ایسے انسان کی مذمت کی ہے اور اسے جہنم کے عذاب سے ڈرایا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

﴿.....سَأَصْلِيهُ سَقَرَ .....﴾

”عَنْ قَرِيبٍ أَسَे جَهَنَّمْ وَاصْلَ كَرْدُونَ گَا“۔

اور یہ حکم اس انسان سے متعلق ہے جس نے اس بات کا اظہار کیا:

﴿.....إِنْ هَذَا إِلَّا الْقَوْلُ الْبَشَرِ .....﴾

”یہ تو ایک انسان کی بات ہے۔“

ہم نے اس حقیقت کو جان لیا اور یقین لے آئے کہ یہ خالق بشر کا قول ہے اور یہ انسان کے کلام سے مشابہ نہیں ہے۔

﴿.....۲۹۷.....﴾

جس نے اللہ تعالیٰ کے اوصاف کی انسان کے اوصاف کے ساتھ تشبیہ دی اس نے کفر کا ارتکاب کیا۔ جس نے اس میں بعذر بصیرت غور کیا اس نے نصیحت حاصل کی اور کفار کے اقوال و نظریات کے نقچ کلا اور وہ اس حقیقت کو جان گیا کہ اللہ تعالیٰ کی صفات انسان کی صفات سے مشابہت نہیں رکھتی ہیں۔ اہل جنت کا اپنے پروردگار بحق ہے لیکن یہ امت روئیت بغیر کسی احاطہ اور کیفیت کے ہوگی۔

جیسا کہ قرآن مجید میں مذکور ہے۔

### ﴿وجوہ یومئذ ناظرة الی ربها ناظرة﴾

”اس روز بہت سے منہ رونق دار ہوں گے (اور) اپنے پروردگار کے محدودیدار ہوں گے۔“

اس کی تفسیر وہی قابل قبول ہوگی جو اللہ تعالیٰ کی نشانہ اور علم کے مطابق ہوگی۔ اور اس ضمن میں جتنی بھی رسول اللہ ﷺ کی صحیح احادیث وارد ہیں وہ سب معتبر متصور ہوں گی۔ ”تفسیر علی مازاد“ کا مفہوم یہ ہے کہ ہم اس کی تفسیر کرتے ہوئے اپنی رائے اور ذاتی خواہش کو فوقیت نہیں دیں گے۔

حقیقت یہ ہے کہ اسی انسان کا دین محفوظ رہتا ہے جو اپنے آپ کو اللہ اور اس کے رسول علیہ السلام کے سپرد کر دے اور جس مسئلے میں اشتباہ پیدا ہو جائے اس کی وضاحت کے لیے کسی عالم کی طرف رجوع کرے۔

### ﴿.....{۳۶}﴾

جو کتاب و سنت کے دلائل کو تسلیم نہیں کرتا اس کا اسلام لانا ہی ثابت نہیں ہوتا۔ جس نے بغیر علم کے اصول دین میں گفتگو کی اور اس کی فہم و بصیرت نے تسلیم و رضا کا انداز اختیار نہ کیا اسے خالص توحید، معرفت دین اور صحیح ایمان نصیب نہیں ہو سکتا بلکہ وہ کفر ایمان، تصدیق و تکذیب، اور اقرار و انکار کے درمیان مذبذب رہتا ہے۔ اس کی حالت ہمیشہ شکی المزاج اور وسوسوں میں مبتلا انسان کی سی ہو جاتی ہے نہ تو وہ تصدیق کرنے والا مؤمن رہتا ہے اور نہ ہی تکذیب کرنے والا مکفر۔

### ﴿.....{۳۷}﴾

اہل جنت کا خداوند والجلال کو کسی معین کیفیت میں دیکھنا ثابت نہیں۔ رب ذوالجلال والا کرام کی طرف منسوب صفات کو بغیر کسی تاویل کے تسلیم کر لینا ہی مسلمانوں کا وظیرہ ہے۔

جو بھی نفی یا تشبیہ ذات کا مرکب ہوا وہ را حق سے پھسل گیا ہمارا پروردگار اللہ عزوجل کیتاوے مثل ہے۔

[اہل جنت کا اللہ تعالیٰ کو مطلقاً دیکھنا تو ثابت ہے لیکن دیکھنے کی کیفیت تعین نہیں کی جاسکتی اسلئے کہ اللہ تعالیٰ کو کس خاص شکل کے ساتھ تشبیہ نہیں دی جاسکتی۔ اس جملہ میں مشتبہ اور معطلہ ہر دو فرقوں کا رد کیا گیا ہے۔ مجسمہ اور مشبہ یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا جسم اور اعضاء ہیں اور وہ باقاعدہ ان کی تشبیہ دیتے ہیں۔ اور معطلہ کا یہ نظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بذاته کائنات کی ہر چیز میں موجود ہے اور وہ اپنی مخلوقات میں حلول کئے ہوئے ہے۔ اور جہاتِ ستہ (یعنی مشرق، مغرب، شمال، جنوب، اوپر اور نیچے) میں گھرا ہوا ہے۔ حالانکہ اللہ عزوجل ان تمام کیفیات سے بالاتر اور پاکیزہ ہے۔]

﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾

”اس کی مثل کوئی چیز نہیں اور وہ سنتے والا اور دیکھنے والا ہے۔“

اللہ پاک عظمت و جلال اور تمام تر صفات کمالیہ کے ساتھ متصف ہے اور اپنی ذات کے ساتھ ساتھ عرشِ معلوٰ پر مستوی ہے۔ ہرات آسمان دنیا کی طرف نزول فرماتا ہے۔ لیکن خدا تعالیٰ کے نزول کی کیفیت کیا ہے؟ اس کی ہم تشبیہ نہیں دے سکتے۔ بلکہ ہم اس کی تمام تر صفات کو بعینہ تسلیم کرتے ہیں۔ اور ان حقائق میں کسی حقیقت کی تاویل نہیں کرتے۔

{۳۸}

اللہ عزوجل حدود و قیود اور جسمانی ارکان و اعضاء سے بالاتر ہے اونہ ہی عام اشیاء کی

طرح جہاتِ ستہ اس پر حاوی ہے۔

{۳۹}

معراج برحق ہے۔ اللہ تعالیٰ نے نبی اکرم ﷺ کو سیر کرائی اور بیداری کے عالم میں آپ کے جسد اطہر کو معراج کرایا۔ پھر بلند پوں پر اللہ تعالیٰ نے جہاں تک چاہا لے گیا۔ اور اپنی نشانے کے مطابق آپ کو عزت بخشی۔

﴿.....فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أُوحِيَٰ مَا كَذَبَ الْفَوَادُ مَارَأَىٰ .....﴾  
دنیا و آخرت میں آپ ﷺ پر درود وسلام ہو۔

﴿.....{۲۰}﴾

حوضِ کوثر بحق ہے۔ جسے اللہ تعالیٰ نے عزت بخشی اور اسے امت کی سیرابی کا ذریعہ بنایا۔

﴿.....{۲۱}﴾

امت کے لئے رسول اللہ ﷺ کی شفاعت بھی بحق ہے جیسا کہ متعدد احادیث میں اس کا تذکرہ ملتا ہے۔

﴿.....{۲۲}﴾

آدم علیہ السلام اور اولاد آدم سے اللہ تعالیٰ نے جو بیان لیا وہ بھی بحق ہے۔

﴿.....{۲۳}﴾

اللہ تعالیٰ کو ازال سے ان لوگوں کا علم ہے جو جنت میں جائیں گے اور ان کا بھی جو واصل ہوں گے اس میں نہ کسی کا اضافہ ہو گا اور نہ کسی ہو گی۔

﴿.....{۲۴}﴾

لوگوں کے اعمال بھی اللہ تعالیٰ کے علم میں ہیں جو انہوں نے مستقبل میں سرانجام دینے ہیں ہر آدمی کو وہی میسر کام آتا ہے جس کے لئے اسے پیدا کیا گیا۔ اعمال انجام کے اعتبار سے دیکھے جاتے ہیں۔ نیک بخت وہ ہے جس کے حق میں تقدیر ہو۔ اور بد بخت وہ ہے تقدیر الہی جس کے خلاف ہو۔

{۲۲}.....﴿

تقدیر کی حقیقت ہی یہ ہے کہ مخلوق میں اللہ تعالیٰ کا ایک راز ہے اس سے نہ تو کوئی مقرب فرشتہ آگاہ ہے اور نہ ہی کوئی نبی مرسل۔ بلکہ تقدیر میں غور و فکر، پیشمانی، محرومی اور سرکشی کا ذریعہ بنتا ہے۔ مسئلہ تقدیر میں غور و فکر سے مکمل اجتناب کرنا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ نے تقدیر کا علم اپنی مخلوق سے سمیٹ لیا اور اس میں فکر کے گھوڑے دوڑانے سے روک دیا۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

﴿لَا يُسْأَلُ اللَّهُ عَمَّا يَفْعَلُ وَ هُمْ يُسْأَلُونَ﴾ [الأنبياء: ۲۳]

”وہ جو کام کرتا ہے اس سے پرشش نہیں ہوگی اور (جو کام یہ لوگ کرتے ہیں) اس کی پرشش ہوگی۔“  
جس نے یہ پوچھا کہ خدا تعالیٰ نے یہ کام کیوں کیا۔ اس نے قرآن مجید کے حکم کو مسترد کیا اور جس نے اس کے حکم کو مسترد کیا وہ زمرة کفار میں شامل ہو گیا۔

﴿۲۶}.....﴾

منزل من اللہ شریعت کو اعتقاداً اور عملًا ان اولیاء اللہ نے تسلیم کیا۔ جس کے دل منور تھے۔ اور یہ مقام راتخین فی العلم کو نصیب ہوتا ہے۔ علم و طرح کا ہوتا ہے ایک علم مخلوق میں موجود ہے اور دوسرا علم مخلوق میں ناپید ہے۔ موجود علم کا انکار اور مفقود علم کا دعویٰ کفر ہے۔ علم موجود کے قبول کرنے اور علم مفقود کو ترک کرنے سے ایمان میں مضبوطی نصیب ہوتی ہے۔  
علم موجود: شریعت کا وہ علم جو کتاب الہی اور سنت رسول علیہ علیہ السلام میں موجود ہے۔  
علم مفقود: تقدیر الہی کا علم جسے اللہ تعالیٰ نے کائنات سے پوشیدہ رکھا ہے۔ اور اسے اپنی مخلوق سے لپیٹ لیا ہے۔

﴿۲۲﴾

هم لوح و قلم اور ان تمام چیزوں پر ایمان رکھتے ہیں جو تقدیر میں لکھ دی گئی ہیں۔ جس کام کا ہونا اللہ تعالیٰ نے مقدر کر دیا ہے۔ وہ بہر صورت ہو کر رہے گی۔

اگر تمام مخلوق مل کر اس کو روکنے کی کوشش کرے وہ اس میں ناکام رہے گی۔ اگر اللہ تعالیٰ نے کسی کام کا نہ ہونا مقدر کر دیا ہے وہ قطعاً نہیں ہو گا۔

اگر تمام مخلوق اسے سرانجام دینا چاہے تو آخر کار ناکام رہے گی۔ قیامت تک جو کچھ ہونے والا ہے لکھ دیا گیا ہے اور تقدیر کا فیصلہ مٹ نہیں سکتا۔ جس نے خطا کی اس کے لئے ممکن نہیں تھا کہ وہ درست کام کرتا۔ اور جس نے درست کام کیا اس کے لئے ممکن ہی نہیں کہ وہ خطا کرتا۔

﴿۲۸﴾

بندگاںِ خدا کیلئے یہ لازم ہے کہ وہ اس کی حقیقت کو اپنی طرح جان لیں جو کچھ کائنات میں ہو رہا ہے وہ پہلے سے اللہ تعالیٰ کے علم میں ہے۔ اس کے متعلق مستحکم اور نہ بدلن والا فیصلہ کیا ہوتا ہے۔ اس فیصلے کو نہ تو کوئی توڑ سکتا ہے اور نہ ہی کوئی اس کے فیصلوں کو زائل کر سکتا۔ اور نہ ہی ان کو بدل سکتا ہے۔ نہ ان میں کمی کر سکتا ہے اور نہ ہی کوئی ان میں اضافے کی استطاعت رکھتا ہے۔

ان حقوق کو تسلیم کرنا ایمان کی پختگی، معرف کی بنیاد، توحید باری تعالیٰ اور اس کی ربویت کا اعتراض ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَرَهُ تَقْدِيرًا ۝ ۰﴾ [الفرقان: ۲]

”اور اس نے ہر چیز کو پیدا کیا پھر اس کا ایک انداز ٹھہرایا۔“

﴿وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قُدْرًا مَقْدُورًا ۝ ۰﴾ [الاحزاب: ۳۸]

”اور خدا کا حکم مقدر ہو چکا تھا۔“

ہلاکت ہے اس انسان کے لئے جو تقدیر الٰہی کے مسائل میں جگہِ الوبنا اور بیمار دل کے ساتھ تقدیر کے مسائل میں غور و خوض کرنے لگا۔ اپنے وہم و گمان کے مطابق غیب کی بحث و تجھیص میں چھپے ہوئے راز ہائے خداوندی کو تلاش کرنے لگا۔ اور تقدیر کے مسائل کو بیان کرنے میں کذاب اور افتراء پر داڑ بن گیا۔

{۴۹}

عرش الٰہی اور کرسی برحق ہیں۔

{۵۰}

رب ذوالجلال والا کرام عرش اور اس سے کم تراشیاء سے بے نیاز ہے۔

{۵۱}

اللہ تعالیٰ ہر چیز پر غلبہ اور فوقيت رکھتا ہے اور اس نے مخلوق کو اپنے احاطے سے عاجز کر دیا۔

{۵۲}

پورے ایمان، صدق دل اور تسلیم و رضا سے ہم اس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ابراہیم علیہ السلام کو اپنا خلیل اور موئی علیہ السلام کو کلیم کے درجے پر فائز کیا۔

{۵۳}

هم ملائکہ، انبیاء علیہم السلام اور رسولوں پر نازل کردہ تمام کتابوں پر ایمان رکھتے ہیں اور اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ تمام انبیاء علیہم السلام واضح حق پر تھے۔

﴿.....{٥٢}﴾

ہم اہل قبلہ کو اس وقت مسلمان و مؤمن سمجھتے ہیں جب تک وہ شریعت کے معرف  
ر ہیں جو رسول اکرم ﷺ کے آئے اور اس کے تمام اقوال و احادیث کو صدقی دل سے تسلیم  
کرتے رہیں۔

﴿.....{٥٥}﴾

ہم ذات خدا میں غور و غوض نہیں کرتے اور نہ ہی دین الہی میں ایک جھگڑا لوکردار  
ادا کرتے ہیں۔

﴿.....{٥٦}﴾

ہم قرآن کے ظاہر اور معانی میں جھگڑا نہیں کرتے بلکہ اس بات کی گواہی دیتے ہیں  
کہ یہ پروردگارِ عالم کا کلام ہے۔ جبریل علیہ السلام اسے لے کر نازل ہوئے اور سید المرسلین علیہ  
السلام کو یہ کلام سکھلا دیا، بلاشبہ یہ کلام الہی ہے۔ خلوق کا کلام اس کے مساوی نہیں ہو سکتا اور نہ ہی  
ہم کلامِ الہی کو مخلوق کہتے ہیں۔ ہم کسی بھی مسئلہ میں جماعتِ اُمریکہ کی مخالفت نہیں کرتے۔

﴿.....{٥٧}﴾

ہم اہل قبلہ کو کسی گناہ کی بنا پر کافر قرار نہیں دیتے تا وقٹیکہ وہ اس گناہ کو اعتقادی اعتبار  
سے جائز سمجھنے لگیں۔

﴿.....{٥٨}﴾

اور نہ ہی ہمارا یہ اعتقاد ہے کہ گناہ مومن کو کوئی نقصان نہیں دیتا۔

﴿.....{٥٩}﴾

ہم مومین سے محسین کے متعلق امید رکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ان سے درگز رفرماۓ گا

اور انہیں اپنی رحمت سے جنت میں داخل فرمائے گا۔ لیکن جنت میں یقینی داخلے کی ہم گواہی نہیں دیتے۔ ہم ان کے لئے بخشش کی دعا کرتے ہیں۔ ہم اہل ایمان سے کسی کے جنت میں داخلے سے متعلق ڈر تے ضرور ہیں لیکن مایوس نہیں۔

﴿.....۲۰﴾

بے خوف اور نا امیدی کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔ اہل قبلہ کے لئے حق کا راستہ ان دونوں کے مابین ہے۔

﴿.....۲۱﴾

بندہ مومن دائرة ایمان سے اس وقت تک خارج نہیں ہوتا جب تک کہ ان حقائق سے انکار نہ کر دے جن کی بنابر ایمان میں داخل ہوا تھا۔

﴿.....۲۲﴾

ایمان اقرار بالسان اور تصدیق بالقلب کا نام ہے۔

[ایمان اقرار بالسان، تصدیق بالقلب اور عمل بالارکان کے مجموعے کا نام ہے۔ ایمان کی تکمیل کے لئے ان مذکورہ تینوں چیزوں کا ہونا ضروری ہے۔ ان کے بغیر ایمان مکمل نہیں ہو سکتا۔ اور احکام الہی پر پابندی کا عمل اور اسی ایمان پر نیت اور عمل کی بنیاد پر کسی وہی بیشی بھی ہوتی رہتی ہے]

﴿.....۲۳﴾

شریعت میں پائے جانے والے رسول اللہ ﷺ کے تمام احکامات بحق ہیں۔

﴿.....۲۵﴾

ایمان ایک وحدت ہے۔ اور اہل ایمان اس کی بنیاد میں برابر ہیں لیکن ایک دوسرے پر فضیلت۔ خشیت الہی۔ تقوی۔ خواہشات نفسانی کی مخالفت اور افضل حکم پر پابندی سے عمل

کرنے کی بنیاد پر نصیب ہوتی ہے۔

﴿.....۶۵﴾

تمام مومن اولیاء الرحمن ہیں۔ ان میں سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو اللہ تعالیٰ  
اور رسول اللہ ﷺ کا زیادہ فرمانبردار اور قرآن مجید کا تابع ہو۔

﴿.....۶۶﴾

اللہ تعالیٰ، ملائکہ، کتب سماویہ، رسول، یوم آخرت، اور تقدیر الہی کے خیر و شر اور موافق  
و مخالف ہونے پر تہذیل سے یقین کا نام ایمان ہے۔  
[ ایمان تین چیزوں کے مجموعے کا نام ہے:  
۱:- اقرار بالسان      ۲:- تصدی بالقلب      ۳:- عمل بالجوارح ]

﴿.....۶۷﴾

ہم مذکورہ تمام حقائق پر ایمان رکھے ہیں۔ ہم رسولوں میں سے کسی میں تفریق نہیں  
کرتے بلکہ جو وہ پیغام لائے تھے۔ اس کی تہذیل سے تصدیق کرتے ہیں۔

﴿.....۶۸﴾

حضرت محمد ﷺ کی امت میں سے کبیرہ گناہ ارتکاب کرنے والے جہنم میں جائیں  
گے۔ لیکن وہ اس میں ہمیشہ نہیں رہیں گے۔ بشرطیکہ موت کے وقت تو حید کے قائل ہوں۔ کبیرہ  
گناہوں سے توبہ کرنے والے اور بحالت ایمان جان جان آفریں کے سپرد کرنے والے اللہ  
تعالیٰ کی مشیت اور حکم کے ماتحت ہوں گے۔ اگر وہ چاہے تو ان کو بخش دے۔ اور انہیں اپنے  
فضل و کرم سے معاف کر دے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں مذکورہ فرمایا:

﴿.....وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشَاءُ.....﴾ [النساء: ۴۸]

”(شک) کے سوا اور جس گناہ کو چاہے معاف کر دے۔“

اگر وہ چاہے تو انہیں جہنم میں اپنے عدل و انصاف کے مطابق سزا دے۔ پھر انہیں اس سے اپنی رحمت اور اپنے نیک بندوں کی سفارش کی بنابر نکال دے اور انہیں جنت میں داخل کر دے۔ یہ اس لئے ہو گا کہ اللہ تعالیٰ اہل ایمان کو دوست رکھتا ہے۔ اور انہیں ان منکرین کی طرح دنیا و آخرت میں ہمیشہ کے لئے رسولانہیں کرے گا۔ جو منکرین ہدایتِ الہی سے خائب و خاسر ہے اور اس کی ولایت کونہ پہنچ سکے۔

{۶۹}

ہم اہل قبلہ میں سے ہر نیک و فاجر امام کے پیچھے نماز پڑھنے کو درست صحیح ہے اور اسی طرح ہر دو پر نماز جنازہ پڑھنا شرعاً جائز صحیح ہے۔

{۷۰}

ہم کسی کو جنتی یا جہنمی قرار نہیں دیتے اور نہ ہی کسی پر کفر، شک یا نفاق کا فتویٰ لگاتے ہیں۔ تا وقٹیکہ ان چیزوں کا اس سے ظہور نہ ہو جائے۔ ہم ان کے راز ہائے دروں کو اللہ تعالیٰ کے سپرد کرتے ہیں۔

{۷۱}

ہم مسلمان حکمران کی بغاوت کو جائز نہیں صحیح ہے اگرچہ وہ ظالم ہی کیوں نہ ہو۔ اور نہ ہی ہم انہیں بد دعا دیتے ہیں اور نہ ہی ان کی اطاعت سے اپنا ہاتھ کھینچتے ہیں۔ جب تک وہ کسی معصیت کا حکم نہ دیں۔ ہم ان کی اطاعت کو فرض صحیح ہے۔ اور ہم ان کے لئے اصلاح کی دعا کرتے ہیں۔

{۷۲}

ہم سنت کی پیروی کرتے ہیں اور جماعتِ مسلمین سے علیحدگی ان کی مخالفت اور

افتراء سے اجتناب کرتے ہیں۔

﴿.....{۷۲}﴾

ہم اہل عدل و امانت سے محبت کرتے ہیں، ظالموں اور خیانت کا ارتکاب کرنے والوں سے نفرت کرتے ہیں۔

﴿.....{۷۵}﴾

علم دین میں سے اگر کوئی چیز ہم پر مشتبہ ہو جائے۔ تو ہم اس مقام پر یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتا ہے۔

﴿.....{۷۶}﴾

سنن کی تعلیمات کے مطابق سفر و حضر میں ہم موزوں پر مسح کرنے کو جائز سمجھتے ہیں۔

﴿.....{۷۷}﴾

مسلمانوں میں سے نیک و بدحکمر انوں کے ساتھ ساتھ حج اور جہاد بھی قیامت تک جاری رہیں گے۔ ان کو نہ تو کوئی جھٹلا سکتا ہے اور نہ ہی انہیں ختم کر سکتی ہے۔

﴿.....{۷۸}﴾

ہم کراما کا تبیین کو بھی صحیح تسلیم کرتے ہیں ان کو اللہ تعالیٰ نے ہمارا ماحفظ بنایا ہے۔

﴿.....{۷۹}﴾

ہم ملک الموت کو بھی صحیح تسلیم کرتے ہیں جسے اللہ تعالیٰ نے روحوں کے قبض کرنے کی ذمہ داری سونپی ہے۔

[قرآن مجید میں ملک الموت کے الفاظ ہی مذکور ہیں۔ عام لوگوں میں عزرائیل کا لفظ مشہور ہے اس کی کوئی بنیاد نہیں بلکہ یہ نام اسرائیلیات میں ہے]

﴿.....۸۰﴾

ہم عذاب قبر کو بھی صحیح تسلیم کرتے ہیں۔ لیکن اس کے لئے جو اس کا اہل ہو۔ جس طرح کہ رسول اللہ ﷺ اور صحابہ کرام سے ثابت ہے۔ ہم قبر میں مکر نکیر کے سوالات کو بھی برحق مانتے ہیں۔ جو اللہ عز وجل دین اور رسول اکرم ﷺ کے متعلق یہے جائیں گے۔

﴿.....۸۱﴾

قبر جنت کے گستاخوں میں سے ایک گستاخ ہے یا جہنم کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا ہے۔

﴿.....۸۲﴾

ہم موت کے بعد دوبارہ اٹھنے، قیامت کے روز اعمال کی جزا، حساب و کتاب، اعمال نامے کی قرات، ثواب و عقاب، پل صراط اور میزان حیثے حقائق کو تہہ دل سے تعلیم کرتے ہیں۔

﴿.....۸۳﴾

جنت اور دوزخ دونوں اللہ کی مخلوق ہیں۔ جو کبھی فنا نہیں ہوں گی۔ اللہ تعالیٰ نے جنت اور دوزخ کو انسان کے پیدا کرنے سے پہلے بنایا اور ان کا اہل بھی پیدا کیا۔ ان میں سے جسے چاہے گا اپنے فضل و کرم سے جنت میں داخل کر دے گا۔ اور جسے چاہے گا اپنے عدل و انصاف کے ساتھ جہنم رسید کر دے گا۔ ہر انسان وہی کام سرانجام دیتا ہے جس کے لیے اسے فارغ کر دیا گیا ہوا اور اس سے وہی کچھ ہوتا ہے جس کیلئے اسے پیدا کیا گیا ہو۔

﴿.....۸۴﴾

خیر و شر بندگان خدا کا مقدر ہے۔

﴿.....{٨٥}﴾

وہ استطاعت جس سے عمل واجب ہو جاتا ہے۔ اس استطاعت کو دوسرے لفظوں میں توفیق ایزدی کہتے ہیں۔ اس سے مخلوق کو متصف نہیں کیا جاسکتا۔ یہ اور عمل لازم و ملزم ہیں۔ اور وہ استطاعت جو صحت و سعیت، قدرت اور موافق اسباب کی صورت میں مہیا ہوتی ہے۔ اس کا وجود عمل سے پہلے ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا درج ذیل ارشاد اسی سے متعلق ہے:

﴿.....لَا يَكْلُفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا .....﴾ [البقرة: ٢٨٦]

”اللہ تعالیٰ کسی شخص کو اس کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا“۔

﴿.....{٨٦}﴾

بندگان خدا کے افعال اللہ کی مخلوق اور بندوں کا کسب ہیں۔

﴿.....{٨٧}﴾

اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو انہیں کاموں کا مقابلہ پڑھایا ہے جس کی وہ طاقت رکھتے ہیں۔ ﴿لا حول ولا قوة الا بالله﴾ کا مفہوم بھی یہی ہے۔ ہم یہ اقرار کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سوا اس کائنات میں کسی کا کوئی بس نہیں چلتا۔ نہ کوئی چیز اس کے حکم کے بغیر حرکت کر سکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی مدد کے بغیر نہ کوئی اس کی نافرمانی سے بچ سکتا ہے۔ اور نہ ہی اس کی توفیق کے بغیر اللہ تعالیٰ کی اطاعت پر گامزن ہو سکتا ہے۔

﴿.....{٨٨}﴾

کائنات کی ہر چیز اللہ تعالیٰ کی منشأ، اس کے علم اور قضا و قدرت سے جاری و ساری ہے۔ اس کی مشیت سب کے ارادوں پر غالب ہے۔ جو وہ چاہتا ہے، کرتا ہے۔ وہ ذات کسی پر ظلم نہیں کرتی۔ وہ ہر قسم کے عیب اور ناگوار چیزوں سے پاک ہے۔

﴿.....لَا يُسَأَّلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يَسْأَلُونَ.....﴾ [الأنبياء: ٢٣]

”وہ جو کام کرتا ہے اس کی پرسش نہیں ہوگی اور (جو کام یہ لوگ کرتے ہیں اس کی) پرسش ہوگی۔“

﴿.....{٨٩}﴾

زندوں کا دعا کرنا اور صدقہ خیرات کرنا مرندوں کے لئے نفع بخش ہے۔

﴿.....{٩٠}﴾

اللہ تعالیٰ دعاوں کو قبول اور درجات کو پورا کرتا ہے۔

﴿.....{٩١}﴾

اللہ تعالیٰ ہر چیز کا مالک ہے اور وہ خود کسی کا مملوک نہیں۔ اللہ تعالیٰ سے ایک لحظہ بھی کوئی بے نیاز ہو گیا تو اس نے کفر کا ارتکاب کیا اور وہ ہلاک زدہ لوگوں میں شمار ہو گیا۔

﴿.....{٩٢}﴾

اللہ تعالیٰ نار ارض بھی ہوتا ہے اور خوش بھی لیکن اس کی نار اضکل اور خوشی مخلوق جیسی نہیں ہوتی۔

﴿.....{٩٣}﴾

ہم اصحاب رسول ﷺ سے محبت کرتے ہیں اور ہم ان میں سے کسی کی محبت میں غلو نہیں کرتے۔ اور نہ ہی ان میں سے کسی سے براءت کا اظہار کرتے ہیں۔ ہم اس سے بعض رکھتے ہیں جو صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے بعض رکھتا ہے۔

ہم اس سے بھی بعض رکھتے ہیں جو ان کا اچھے انداز میں نام نہیں لیتا۔ ہم صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کا تذکرہ انتہائی محبت بھرے انداز سے کرتے ہیں۔

صحابگی محبت دین، ایمان اور احسان کی علامت ہے اور ان سے بعض، کفر، نفاق اور سرکشی ہے۔

حضرت ابو بکر صدیق حن کا رسول اللہ ﷺ نے نام لیا اور انہیں جنت کی خوشخبری دی۔ ہم ان کے جنتی ہونے کی گواہی اس بنابر دیتے ہیں کہ حضور ﷺ نے اس کی گواہی دی۔  
اور وہ دس صحابہ رضوان علیہم السلام جمعیں یہ ہیں:

❖ حضرت ابو بکر صدیق ﷺ

❖ حضرت عمر فاروق ﷺ

❖ حضرت عثمان غنی ﷺ

❖ حضرت علی بن ابی طالب ﷺ

❖ حضرت علیہ ﷺ

❖ حضرت زیر ﷺ

❖ حضرت سعد ﷺ

❖ حضرت سعید ﷺ

❖ حضرت عبد الرحمن بن عوف ﷺ

❖ حضرت ابو عبیدہ بن الجراح ﷺ

(آپ کو امین ہندہ الاممۃ کا لقب بھی دیا گیا)

{۹۶}

جس نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم ازدواج مطہرات رضی اللہ عنہن اور آپ کی پاکیزہ اولاد کے متعلق اچھا تذکرہ کیا اور انہیں ہر قسم کی اخلاقی میل کچیل سے پاک سمجھا اس نے اپنے آپ کو نفاق سے بری کر لیا۔

﴿٩٧﴾

علمائے سلف اور بعد میں آنے والے ان کے پیروں کا ر بلاشبہ خیر و بھلائی کے خونگار اور فکر و نظر کے حامل تھے۔ ان کا تذکرہ بھی اچھے انداز میں ہونا چاہئے۔ جس نے انہیں برے انداز میں یاد کیا وہ یقیناً راہِ راست پر نہیں ہے۔

﴿٩٨﴾

ہم کسی ولی کو کسی نبی پر فضیلت نہیں دیتے۔ ہمارا عقیدہ یہ ہیکہ ایک نبی تمام اولیاء سے افضل ہے۔

﴿٩٩﴾

ہم اولیاء کرام کی کرامات کو تسلیم کرتے ہیں اور ان سے مردی اُنقدر و ایات کو صحیح مانتے ہیں۔

﴿١٠٠﴾

ہم علمات قیامت پر یقین رکھتے ہیں۔ مثلاً: دجال کی آمد، عیسیٰ بن مریم کا آسمان سے نازل ہونا، سورج کا مغرب سے طلوع ہونا، دابۃ الارض کا اپنی جگہ سے نکلنا۔ ان سب علمات کو صحیح تسلیم کرتے ہیں۔

﴿١٠١﴾

ہم کسی نجومی یا پامست کو سچا نہیں سمجھتے اور نہ ہی اسے سچا مانتے ہیں جو کتاب و سنت اور اجماع امت کے خلاف کوئی دعویٰ کرے۔

﴿١٠٢﴾

ہم الجملہ کو حق اور درست جانتے ہیں۔ اور فرقہ بندی کو کجر وی اور عذاب گردانتے ہیں۔  
 [[الجماعۃ: سے مراد جماعت مسلمین ہے اور اس کا اطلاق ان لوگوں پر ہوتا ہے جو رسول اللہ ﷺ کی سنت مطہرہ اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم، جمعین کے طریقہ کا پانی میں]]

{۱۰۳}.....﴿

اللہ تعالیٰ کا دین ارض و سماں صرف ایک ہی ہے اور دین اسلام ہے۔

جبیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

﴿.....إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ.....﴾ [آل عمران: ۱۹]

” بلاشبہ دین اللہ کے نزدیک اسلام ہی ہے۔ ”

اور دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿.....وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا .....﴾ [آل مائدہ: ۳]

” اور میں نے اسلام کو تمہارے لئے بطور دین پسند کر لیا ”۔

{۱۰۴}.....﴿

یہ دین افراط و تفریط سے، تشبیہ و تعطیل جبرا و قدر اور بے خوفی و نا امیدی کے مابین ایک سیدھا راستہ ہے۔

یہ دین ہمارا دین ہے اور ظاہر و باطن میں یہی ہمارا اعتقاد ہے۔ ہم ہر اس انسان سے بری ہیں جس نے ان باتوں کی مخالفت کی جن کا ہم نے اس کتاب میں تذکرہ کیا۔

